
Nel contesto della crescente attenzione pedagogica verso l’educazione di genere, il presente contributo esplora le attività labora-
toriali rivolte a bambine e bambini nella scuola primaria ispirate al modello educativo della Robert F. Kennedy Human Rights 
Italia. Tali attività si fondano su un approccio integrato ai diritti umani, alla cittadinanza attiva e alla decostruzione degli stereotipi 
di genere, promuovendo una cultura della parità e del rispetto sin dalla prima infanzia. Attraverso metodologie partecipative, 
narrazioni biografiche e strumenti visivi e teatrali, i laboratori mirano a sviluppare nei/nelle giovani alunni/e una consapevolezza 
critica delle disuguaglianze e delle discriminazioni, favorendo l’empowerment identitario e relazionale. Il contributo si inserisce 
nel solco della pedagogia della differenza (Iori, 1994; Ulivieri, Pace, 2016) e si confronta con le più recenti istanze educative che 
pongono al centro il superamento dei modelli educativi androcentrici (Gianini Belotti, 1973; Pinto Minerva, 1977; Guerrini, 
2017). L’articolo presenta una rassegna di buone pratiche laboratoriali realizzate in scuole italiane, analizzandone gli esiti in 
termini di partecipazione, trasformazione degli immaginari e costruzione di relazioni paritarie. Si evidenzia come tale approccio, 
in linea con gli studi internazionali sul gender-sensitive education (Connell, 2002; UNESCO, 2015), rappresenti un modello ef-
ficace per promuovere una didattica inclusiva e trasformativa, capace di incidere sulle dinamiche scolastiche e sociali. 
 
 

KEYWORDS  
Educazione di genere; diritti umani; pedagogia della differenza; stereotipi di genere; scuola primaria. 

Gender education; human rights; pedagogy of difference; gender stereotypes; primary school. 
 
 
In the context of growing pedagogical attention to gender education, this contribution explores workshop-based activities for 
primary school children inspired by the educational model of Robert F. Kennedy Human Rights Italia. These activities are 
grounded in an integrated approach to human rights, active citizenship, and the deconstruction of gender stereotypes, promoting 
a culture of equality and respect from early childhood. Through participatory methodologies, biographical storytelling, and 
visual and theatrical tools, the workshops aim to foster in young students a critical awareness of inequality and discrimination, 
encouraging identity and relational empowerment. This contribution aligns with the tradition of the Pedagogy of Difference 
(Iori, 1994; Ulivieri, Pace, 2016) and engages with recent educational approaches that seek to overcome androcentric models of 
education (Gianini Belotti, 1973; Pinto Minerva, 1977; Guerrini, 2017). The article presents a selection of best practices from 
workshops conducted in Italian schools, analyzing their outcomes in terms of participation, transformation of imaginaries, and 
the construction of egalitarian relationships. It highlights how this approach, consistent with international studies on gender-
sensitive education (Connell, 2002; UNESCO, 2015), represents an effective model for promoting inclusive and transformative 
teaching capable of influencing both school and social dynamics.

Women&Education

Valentina Pagliai 
PhD., Università Cattolica del Sacro Cuore, valentina.pagliai@unicatt.it 

Educare alla parità: laboratori di cittadinanza e diritti umani con bambine e bambini 
Educating for equality: citizenship and human rights workshops with girls and boys 

Citation: Pagliai V. (2025). Educare alla parità: laboratori di cittadinanza e diritti umani con bambine e bambini. Women & Education, 3(6), 63-67. 
 
Corresponding author: Valentina Pagliai | valentina.pagliai@unicatt.it 
 
Copyright: © 2025 Author(s).  
License: Attribution 4.0 International (CC BY 4.0). 
Conflicts of interest: The Author(s) declare(s) no conflicts of interest. 
  
DOI: https://doi.org/10.7346/-we-III-06-25_11 
 
Submitted: October 8, 2025 • Accepted: October 24, 2025 • Published: December 30, 2025  
 
Pensa MultiMedia: ISSN 2975-0105 (online)

A
B

ST
R

A
C

T

DOUBLE BLIND PEER REVIEW

63

La scuola come laboratorio di libertà



64

Women & Education |  III  |  6(2025)  |  63-67 
Valentina Pagliai

1. Perché educare alla parità di genere 
 

In un tempo caratterizzato da crescenti tensioni sociali, polarizzazioni e diseguaglianze, l’educazione alla parità di 
genere rappresenta una delle principali sfide della scuola contemporanea. Non si tratta soltanto di promuovere 
un’equa distribuzione di ruoli o di sensibilizzare alle differenze, ma di trasformare profondamente gli immaginari, 
i linguaggi e le relazioni che costruiscono quotidianamente l’esperienza educativa. La scuola, in quanto spazio pub-
blico e comunitario, diviene così un laboratorio di cittadinanza democratica, nel quale i soggetti in formazione 
possono sperimentare forme di convivenza fondate sul rispetto, sull’ascolto reciproco e sulla corresponsabilità. 
Educare alla parità di genere significa, dunque, decostruire i modelli educativi androcentrici che ancora permeano 
i curricoli, i libri di testo e le pratiche didattiche, aprendo a un’educazione che riconosca il valore plurale delle 
identità e promuova la libertà di espressione e di scelta di ciascuno e ciascuna. 

Il presente contributo si colloca all’interno di un percorso di ricerca-azione condotto in collaborazione con la 
Robert F. Kennedy Human Rights Italia, che da anni promuove nelle scuole italiane percorsi di educazione ai 
diritti umani, cittadinanza attiva e giustizia sociale. L’intento è quello di esplorare, attraverso metodologie parte-
cipative e laboratoriali, il modo in cui i bambini e le bambine della scuola primaria possano diventare protagonisti 
di pratiche di riconoscimento reciproco e di costruzione di relazioni paritarie. In questa prospettiva, il laboratorio 
educativo assume la funzione di dispositivo riflessivo e trasformativo, in grado di attivare nei soggetti processi di 
consapevolezza critica, empatia e responsabilità verso l’altro. L’esperienza laboratoriale diviene così un’occasione 
per interrogare e riformulare le rappresentazioni di genere interiorizzate, aprendosi alla possibilità di immaginare 
nuovi modi di essere e di convivere. 

L’articolazione dei laboratori nasce da una prospettiva integrata, in cui la pedagogia della differenza (Iori, 1994; 
Ulivieri, Pace, 2016) incontra la teoria dei diritti umani e le finalità educative dell’Agenda 2030, in particolare 
l’Obiettivo 5 (raggiungere l’uguaglianza di genere) e il Target 4.7, volto a promuovere un’educazione inclusiva, 
equa e di qualità. In tale orizzonte, la scuola non è più soltanto luogo di trasmissione di saperi, ma diventa comunità 
di pratica e di significato, capace di formare cittadini e cittadine critici, consapevoli e solidali. L’interconnessione 
tra educazione alla parità di genere e diritti umani sottolinea, inoltre, la necessità di un approccio sistemico che 
coinvolga non solo insegnanti e studenti, ma anche famiglie, territori e istituzioni, in un patto educativo rinnovato 
e condiviso. 

L’approccio adottato intende superare la dimensione emergenziale o compensativa spesso associata ai temi di 
genere, per collocarsi invece in una prospettiva strutturale e trasformativa. In questo senso, la parità non è intesa 
come semplice equilibrio numerico o rappresentativo ma come condizione di giustizia educativa e sociale, in grado 
di incidere sulla costruzione delle identità, sul benessere relazionale e sulla qualità democratica della vita scolastica. 

 
 

2. Tra teoria e pratica: la pedagogia della differenza e l’educazione di genere 
 

La pedagogia della differenza nasce dall’esigenza di restituire visibilità e voce ai soggetti storicamente marginalizzati 
– in primis le donne – all’interno dei processi formativi e culturali. Essa rappresenta una risposta critica ai modelli 
educativi tradizionali che, nel tentativo di essere universali, hanno di fatto riprodotto un paradigma androcentrico 
e monoculturale, oscurando le esperienze, le prospettive e i saperi femminili. Come afferma Iori (1994), educare 
nella differenza significa riconoscere la soggettività e la pluralità dei vissuti, evitando di ridurli a categorie astratte 
o neutre che, dietro l’apparente universalità, nascondono gerarchie e disuguaglianze. 

La differenza, in questa prospettiva, non è ciò che separa o divide, ma ciò che apre alla relazione e al riconosci-
mento reciproco. Essa costituisce un principio epistemologico e politico: implica il rifiuto di ogni omologazione 
e la valorizzazione della singolarità come fondamento di ogni autentica esperienza educativa. Le ricerche di Ulivieri 
e Pace (2016) hanno evidenziato come la pedagogia della differenza possa fungere da cornice interpretativa per ri-
pensare la scuola come spazio dialogico e plurale, in cui ogni soggetto possa prendere parola e contribuire alla co-
struzione condivisa del sapere. In questo senso, educare alla parità non significa cancellare le differenze o uniformare 
i percorsi, ma creare le condizioni affinché ciascuno possa esprimere il proprio potenziale e costruire relazioni di 
equità e corresponsabilità. 

L’opera pionieristica di Gianini Belotti (1973) ha mostrato con lucidità come sin dall’infanzia bambine e bam-
bini interiorizzino ruoli e aspettative di genere che condizionano comportamenti, sogni e scelte di vita. Questi 
condizionamenti, trasmessi attraverso il linguaggio, i modelli familiari e i contesti scolastici, tendono a naturalizzare 
la disuguaglianza, rendendola invisibile e difficilmente contestabile. A distanza di decenni, le ricerche di Guerrini 
(2017) e Demozzi (2023) confermano come il sistema educativo continui a veicolare in forma implicita modelli 
androcentrici, resistendo alla piena inclusione di prospettive di genere nella progettazione didattica, nei curricoli 
e nei materiali scolastici. 

Decostruire tali modelli implica un lavoro di riflessione critica sulle rappresentazioni e sui linguaggi che attra-
versano la vita scolastica. Il superamento degli stereotipi si configura, dunque, come un atto pedagogico e politico: 



non basta “parlare di parità”, occorre interrogare i dispositivi simbolici che la negano. Come sottolinea Butler 
(2004), il genere è una costruzione sociale performativa che può essere trasformata solo attraverso pratiche discorsive 
e relazionali alternative. In questa prospettiva, la scuola diventa luogo privilegiato di sperimentazione e cambia-
mento, chiamata a promuovere forme di convivenza fondate sull’equità, sulla cura e sul rispetto. 

Il modello pedagogico di Robert F. Kennedy Human Rights Italia si inserisce in questo orizzonte trasformativo. 
Esso si fonda sull’intreccio tra educazione ai diritti umani, cittadinanza attiva e “leadership compassionevole”, 
intesa come leadership capace di riconoscere i bisogni altrui e disposta al cambiamento, riconoscendo in ogni per-
sona un soggetto di dignità e diritti. Tale approccio promuove una visione della scuola come comunità democratica, 
capace di formare individui consapevoli e solidali, in grado di riconoscere l’ingiustizia e agire per contrastarla. 
L’educazione ai diritti umani, in tal senso, non è soltanto un contenuto da trasmettere, ma una pratica di vita quo-
tidiana che si nutre di ascolto, dialogo e cooperazione. 

Le proposte laboratoriali adottate si fondano su metodologie esperienziali e riflessive, che pongono al centro la 
partecipazione e la responsabilità. Attraverso attività narrative, teatrali e simboliche, bambini e bambine sono in-
vitati a esplorare le proprie identità, riconoscere i pregiudizi e sviluppare competenze socio-emotive fondamentali 
per la convivenza democratica. Si tratta di un apprendimento trasformativo (Mezirow, 2003), in cui la consape-
volezza diviene motore di cambiamento individuale e collettivo. L’obiettivo non è solo comprendere le disugua-
glianze, ma agire per superarle, costruendo nuove forme di relazione fondate sulla reciprocità. 

In questa cornice, l’educazione alla parità non si configura come un tema aggiuntivo o specialistico, ma come 
un asse trasversale che attraversa tutte le dimensioni del curricolo e della vita scolastica. In linea con i principi del-
l’UNESCO (2015) e con l’Agenda 2030, l’uguaglianza di genere è riconosciuta come prerequisito per un’educa-
zione di qualità e per la costruzione di società pacifiche, inclusive e sostenibili. La parità diventa, dunque, un 
orizzonte etico e politico che orienta la scuola verso una piena realizzazione della giustizia educativa e sociale. 

Inoltre, come ricorda Connell (2002), un’educazione realmente sensibile al genere non si limita a integrare 
contenuti sull’uguaglianza, ma trasforma la struttura stessa dell’esperienza educativa: ridefinisce i rapporti di potere 
in classe, incoraggia la partecipazione attiva di tutti e tutte e promuove un apprendimento cooperativo e non com-
petitivo. La gender-sensitive education offre così una prospettiva internazionale che dialoga con la pedagogia della 
differenza, invitando a costruire contesti scolastici capaci di rendere visibile la pluralità delle esperienze e di rico-
noscere nel rispetto reciproco la condizione stessa della democrazia educativa. 

 
 

3. Laboratori partecipativi e pratiche narrative per decostruire gli stereotipi di genere nella scuola pri-
maria 
 

I laboratori sono stati progettati secondo un approccio partecipativo, centrato sull’ascolto e sul coinvolgimento 
attivo dei bambini e delle bambine. L’uso della narrazione biografica, del gioco simbolico, del teatro dell’oppresso 
(Boal, 2020) e della produzione visiva (disegni, collage, fotografie) ha consentito di dare forma a esperienze di ap-
prendimento in cui ogni partecipante potesse esprimere sé stesso in modo creativo e autentico. 

Come sottolinea Davies (2003), le narrazioni permettono di rileggere le identità di genere e di immaginare 
nuovi scenari relazionali, liberandosi dalle etichette tradizionali. Il racconto diventa così uno strumento di eman-
cipazione: le storie di sé e degli altri aprono alla possibilità di riconoscersi in una pluralità di ruoli e possibilità esi-
stenziali. 

Le pratiche teatrali, ispirate al metodo del teatro dell’oppresso, hanno favorito momenti di immedesimazione 
e riflessione collettiva, sollecitando la comprensione empatica e la trasformazione dei punti di vista. 

Uno degli obiettivi principali dei laboratori è stato quello di identificare e problematizzare gli stereotipi di 
genere veicolati dai media, dalla cultura e dalle stesse pratiche scolastiche. Attraverso attività di analisi di immagini, 
fiabe e testi narrativi, le alunne e gli alunni sono stati invitati a riconoscere le asimmetrie nei ruoli, nei linguaggi e 
nei modelli di comportamento. 

La discussione collettiva, condotta in forma dialogica, ha permesso di far emergere vissuti, percezioni e resistenze, 
mostrando come la consapevolezza critica nasca dall’esperienza condivisa. L’educazione alla parità si è così tradotta 
in un percorso di apprendimento cooperativo, in cui la differenza non è fonte di divisione ma di arricchimento re-
ciproco. 

 
 

4. Che genere di mondo! 
 

Per accompagnare le bambine e i bambini nella comprensione dei fenomeni sociali sottesi alle discriminazioni di 
genere, viene proposto il laboratorio Che genere di mondo! Il laboratorio inizia con una discussione su tutte quelle 
azioni connesse al sesso o al genere, dopo averne illustrato la differenza. Il facilitatore/facilitatrice scrive alla lavagna 

65

Women & Education |  III  |  6(2025)  |  63-67 
Valentina Pagliai



delle azioni o delle professioni e chiede alla classe se esse siano connesse al sesso o al genere. Si vede allora come 
azioni come “cucinare”, “stirare”, “leggere il giornale”, “lavare l’auto” non siano appannaggio delle sole donne o 
dei soli uomini, ma possono essere svolte da tutte e tutti in egual misura. Si riflette anche come, a livello linguistico, 
le professioni prestigiose siano per lo più sempre declinate al maschile (un medico, un avvocato, un notaio), mentre 
per esempio dire “sarta” ha un’accezione sminuente rispetto a “sarto”. Al termine della conversazione, dopo aver 
stimolato alla partecipazione tutti/e i/le partecipanti, si divide la classe in coppie e si chiede di immaginare la loro 
vita da adulti come “coppia”, scegliendo liberamente il rapporto che li lega (marito e moglie, fidanzati, fidanzate, 
coinquilini etc) e il tipo di vita (con o senza figli; con o senza animali domestici; con la professione che desiderano). 
La coppia immagina di ritrovarsi la sera a casa e di raccontarsi la giornata, tenendo presenti tutte quelle attività ne-
cessarie per far funzionare una convivenza di qualsiasi tipo, come pagare le bollette, lavorare, portare a spasso il 
cane, prendere i figli a scuola etc. Nelle varie scuole in cui l’attività è stata proposta, è stato rilevato come le coppie 
formate da persone dello stesso sesso abbiano avuto più facilità nel gestire in maniera equa il carico di lavoro do-
mestico, mentre nelle coppie formate da un maschio e una femmina il carico è stato sproporzionato con un aggravio 
sulla femmina, per lo più incaricata di gestire la casa.  Il brainstorming che segue l’attività evidenzia come, nella 
fase iniziale dedicata al sesso e genere, i bambini e le bambine fossero stati sicuri nel categorizzare le azioni, mentre 
nella simulazione che evidentemente replica stili a loro noti e vissuti come “normali”, ci siano state delle incon-
gruenze. Senza mai adottare un atteggiamento giudicante o correttivo, si guidano le bambine e i bambini verso 
una riflessione sull’importanza di sentirsi pari in diritti e aspirazioni.  

 
 

5. Esperienze e buone pratiche: laboratori in contesti educativi italiani 
 

Le esperienze analizzate provengono da scuole primarie e secondarie di I grado situate in contesti diversi – urbani, 
rurali e periferici – e mostrano la flessibilità e replicabilità del modello adottato. In alcune classi i laboratori si sono 
concentrati sull’analisi di biografie di donne e uomini impegnati per i diritti umani; in altre, su giochi di ruolo e 
simulazioni che hanno permesso agli alunni di “mettersi nei panni dell’altro”. 

I risultati osservati evidenziano una maggiore capacità di riconoscere situazioni di ingiustizia, una riduzione 
dei comportamenti stereotipati e un incremento della collaborazione tra pari, confermando quanto sostenuto da 
Connell (2002) sulla centralità dell’educazione sensibile al genere per il benessere relazionale. 

Dalle osservazioni in classe emergono tre principali esiti: aumento della consapevolezza di sé e dell’altro; crescita 
della capacità empatica; maggiore apertura alla cooperazione e al rispetto reciproco. 

Questi risultati, seppur parziali, confermano la valenza trasformativa dell’approccio laboratoriale, capace di in-
cidere non solo sui saperi ma anche sui comportamenti e sugli atteggiamenti quotidiani. 

Come afferma bell hooks (2000), educare alla libertà e alla giustizia richiede un impegno costante nel creare 
spazi di parola e di ascolto autentici, in cui ogni voce possa contare. I laboratori RFK si collocano proprio in questa 
prospettiva emancipativa. 

L’integrazione tra educazione ai diritti umani e educazione di genere si configura come una delle piste più pro-
mettenti per lo sviluppo di pratiche educative inclusive. Tale convergenza permette di coniugare la dimensione 
etica con quella relazionale, rafforzando il legame tra giustizia sociale e benessere individuale. 

I contributi di Contini e Ulivieri (2010) e di Roverselli (2017) mostrano come il lavoro sulla parità non possa 
limitarsi a interventi episodici, ma debba radicarsi in una visione sistemica della scuola come comunità di cura e 
corresponsabilità. 

 
 

6. Conclusioni: l’educazione alla parità come orizzonte etico e democratico 
 

Educare alla parità sin dalla scuola primaria significa gettare le basi di una cittadinanza democratica fondata sulla 
dignità, sulla reciprocità e sul riconoscimento dell’altro come soggetto di diritti. Le esperienze descritte mostrano 
come anche i bambini e le bambine, se opportunamente accompagnati/e, siano in grado di interrogare criticamente 
le disuguaglianze, di riconoscere le narrazioni implicite che sostengono gli stereotipi di genere e di elaborare risposte 
creative e solidali ai conflitti quotidiani. La scuola, in questa prospettiva, diviene una palestra di libertà e giustizia, 
un contesto privilegiato in cui l’apprendimento cognitivo si intreccia con la crescita affettiva e relazionale. 

L’educazione alla parità non può essere intesa come un intervento isolato o occasionale, ma deve configurarsi 
come un orizzonte etico e politico dell’intera comunità scolastica. Essa richiede un impegno condiviso che coinvolga 
insegnanti, famiglie, dirigenti, studenti e studentesse in un percorso di riflessione collettiva e di co-costruzione di 
pratiche educative. Solo un approccio sistemico, radicato nella cultura organizzativa e nei curricoli, può garantire 
la sostenibilità e l’efficacia di tali azioni. Come ricorda Connell (2002), promuovere una gender-sensitive education 
significa trasformare non soltanto i contenuti, ma anche le strutture e le relazioni del processo formativo. 

Le evidenze raccolte nei laboratori RFK Italia confermano che la metodologia partecipativa e riflessiva è in 

66

Women & Education |  III  |  6(2025)  |  63-67 
Valentina Pagliai



grado di generare cambiamenti reali nei comportamenti e nelle percezioni: gli alunni e le alunne imparano a rico-
noscere i pregiudizi, a mettersi nei panni dell’altro/a, a costruire relazioni più eque e cooperative. Tali competenze 
socio-emotive e civiche costituiscono la base per una società inclusiva e non violenta, in cui la differenza non è 
motivo di esclusione ma risorsa per la convivenza. Ecco che la parità di genere si configura allora come principio 
educativo trasversale, capace di orientare tutte le discipline e di contribuire alla formazione integrale della persona. 

Sul piano internazionale, l’educazione alla parità rappresenta una condizione necessaria per il raggiungimento 
dell’Obiettivo 5 dell’Agenda 2030 e per l’attuazione del Target 4.7, che promuove un’educazione volta a sviluppare 
competenze per la cittadinanza globale, i diritti umani e la sostenibilità. Essa contribuisce, dunque, alla costruzione 
di una coscienza planetaria fondata sulla solidarietà, sull’interdipendenza e sulla responsabilità verso le generazioni 
future. Educare alla parità significa educare alla pace positiva, intesa non come semplice assenza di conflitto ma 
come giustizia nelle relazioni e cura dei legami. 

In prospettiva pedagogica, tali risultati indicano la necessità di formare insegnanti consapevoli, capaci di rico-
noscere i propri bias di genere e di progettare ambienti di apprendimento realmente inclusivi. La formazione 
iniziale e in servizio del personale scolastico deve pertanto integrare la dimensione di genere come elemento costi-
tutivo della professionalità docente, promuovendo competenze di ascolto, mediazione e accompagnamento emo-
tivo. 

Infine, l’esperienza dei laboratori RFK Italia mostra come la parità di genere, quando radicata in un quadro di 
diritti umani e cittadinanza attiva, non riguardi soltanto la relazione tra maschile e femminile, ma interroghi più 
ampiamente le strutture di potere e le forme di esclusione che attraversano le nostre società. Essa invita a costruire 
una pedagogia del riconoscimento e della responsabilità, capace di formare generazioni che sappiano non solo 
vivere nella diversità, ma anche prendersene cura. 

In un’epoca segnata da disuguaglianze persistenti, crisi ecologiche e derive culturali escludenti, la scuola resta 
uno degli ultimi luoghi in cui è possibile coltivare la speranza di un mondo più giusto. 

Educare alla parità significa allora educare alla libertà, alla solidarietà e all’empatia unita all’azione trasformativa, 
valori fondativi di una democrazia viva e inclusiva. È questa, oggi più che mai, la sfida e la responsabilità dell’edu-
cazione. 

 
 

Riferimenti bibliografici 
 

Associazione Robert F. Kennedy Foundation of Italy Onlus. www.rfkitalia.org (ultima consultazione 5 ottobre 2025). 
bell hooks (2000). Feminism is for Everybody: Passionate Politics. Cambridge, MA: South End Press. 
Boal A. (2020). Giochi per attori e non attori. Introduzione al Teatro dell'Oppresso. Roma: Dino Audino. 
Butler J. (2004). Undoing Gender. New York: Routledge. 
Cambi F. (2015). La forza delle emozioni: per la cura di sé. Pisa: Pacini. 
Connell R. W. (2002). Gender. Cambridge: Polity Press. 
Contini M., Ulivieri S. (a cura di) (2010). Donne, famiglia, famiglie. Milano: Guerini. 
Davies B. (2003). Shards of Glass: Children Reading and Writing Beyond Gendered Identities. Cresskill, NJ: Hampton Press. 
Demetrio D., Giusti M., Iori V., Mapelli B., Piussi A. M., Ulivieri S. (2001). Con voce diversa. Pedagogia e differenza sessuale 

e di genere. Milano: Guerini. 
Demozzi S. (2023). Oltre gli stereotipi. Promuovere l'educazione al genere nell'infanzia. Bergamo: ZeroseiUp. 
Durst M. (2008). Donne in-segnate. Milano: FrancoAngeli. 
Gianini Belotti E. (1973). Dalla parte delle bambine. Milano: Feltrinelli. 
Guerrini V. (2017). Educazione e differenza di genere. Una ricerca nella scuola primaria. Pisa: ETS. 
Iori V. (1994). Eloisa e la passione della conoscenza. Le insegnanti e i saperi nella relazione educativa. Milano: FrancoAngeli. 
Marone F. (2012). Che genere di cittadinanza? Percorsi di educazione ed emancipazione femminile tra passato, presente e futuro. 

Napoli: Liguori. 
Mezirow J. (2003). Transformative Learning as Discourse. Journal of Transformative Education, 1(1), 58–63. 
Pinto Minerva F. (1977). La scuola in mano alle donne o le donne in mano alla scuola? Nuova DWF, n. 2. 
Piussi A. M. (1989). Educare nella differenza. Torino: Rosenberg & Sellier. 
Roverselli C. (a cura di) (2017). Declinazioni di genere. Madri, padri, figli e figlie. Pisa: ETS. 
Ulivieri S., Pace R. (a cura di) (2016). Il viaggio al femminile come itinerario di formazione identitaria. Milano: FrancoAngeli. 
UNESCO (2015). A Guide for Gender Equality in Teacher Education Policy and Practices. Paris: UNESCO Publishing. 
UNESCO (2015). Transforming our world: the 2030 Agenda for Sustainable Development. https://sdgs.un.org/2030agenda 

(ultima consultazione 5 ottobre 2025).

67

Women & Education |  III  |  6(2025)  |  63-67 
Valentina Pagliai


