
Prendendo le mosse dall’analisi delle intersezioni tra le caratteristiche attribuite culturalmente alle categorie delle persone socia-
lizzate come donne, dell’ambiente naturale e dei Sud, avanzate da una pedagogia ecofemminista meridiana, il contributo indaga 
alcune delle forme di povertà educativa determinate dalle condizioni di marginalità non soltanto geografica. Attraverso l’adozione 
di prospettive decoloniali e socio-materialiste, l’articolo si propone di rintracciare connessioni tra materialità e didattica negli 
ambienti di apprendimento al fine d’individuare le configurazioni assunte dalle sempre più evidenti disuguaglianze educative 
delle condizioni sociali e materiali dei Sud. 
 
 

KEYWORDS  
Educazione decoloniale; pedagogia meridiana; socio-materialismo; ecofemminismo; ecodidattica. 

Decolonial education; meridian pedagogy; socio-materialism; ecofeminism; ecodidactics. 
 
 
The paper investigates some of the forms of educational poverty determined by conditions of marginality. The starting point is 
the analysis conducted by the proposed meridian ecofeminist pedagogy, on the intersections between the peculiar characteristics 
culturally attributed to the categories of people socialized as women, the natural environment and the South. The article aims to 
trace connections between materiality and education in learning environments through the adoption of decolonial and socio-
materialist perspectives; the purpose is to identify the limits of the increasingly pronounced differences in the social and material 
conditions of the Souths.

Women&Education

Raffaella C. Strongoli 
Professoressa Associata, Università degli Studi di Catania, raffaella.strongoli@unict.it 
 

Disuguaglianze eco-insostenibili.  
Prospettive di educazione ecofemminista da Sud  
Not-sustainable inequalities.  
Perspectives on ecofeminist education from the South

Citation: Strongoli R.C. (2025). Disuguaglianze eco-insostenibili. Prospettive di educazione ecofemminista da Sud. Women & Education, 3(5), 85-89 
 
Corresponding author: Raffaella C. Strongoli | raffaella.strongoli@unict.it 
  
Copyright: © 2025 Author(s).  
License: Attribution 4.0 International (CC BY 4.0). 
Conflicts of interest: The Author(s) declare(s) no conflicts of interest. 
  
DOI: https://doi.org/10.7346/-we-III-05-25_16 
 
Submitted: March 26, 2025 • Accepted: May 24, 2025 • Published: June 30, 2025  
 
Pensa MultiMedia: ISSN 2975-0105 (online)

A
B

ST
R

A
C

T

DOUBLE BLIND PEER REVIEW

85

Ecopedagogia, pensiero decoloniale e sostenibile



86

Women & Education |  III  |  5(2025)  |  85-89 
Raffaella C. Strongoli

1. Educazione ecofemminista meridiana 
 

Androcentrismo e antropocentrismo sono due facce della medesima medaglia. Con questa espressione sintetica e 
lapidaria si potrebbero identificare sinotticamente i tratti del portato culturale e deflagrante dell’ecofemminismo, 
quale movimento plurale e allargato di liberazione delle donne nato alla fine degli anni Settanta ed evolutosi in 
numerose scuole e correnti grazie a un lavoro critico di disvelamento delle connessioni tra crisi ambientale e società 
patriarcale avviato dall’attivista Francoise D’Eaubonne (1974).  

L’individuazione di una linea di congiunzione e di una relativa chiave di lettura dello stato di oppressione che 
lega e connette le subalternità della femminilità e della natura, intesa in forma semplificata come l’insieme degli 
elementi biotici e abiotici, può senz’altro condurre verso un’interpretazione essenzialista che ancori le donne al-
l’appartenenza, al genere assegnato alla nascita e, con esso, all’opportunità che l’esistenza femminile si esplichi tutta 
nel compimento dell’unico mandato naturale. Pertanto, prima di addentrarsi nella trattazione, è necessario sfrondare 
il campo da tali possibili interpretazioni restrittive, poiché sin dal primo lavoro di D’Eaubonne, invero, risulta 
chiaro come le argomentazioni adottate riconducano l’oppressione delle donne a cause sociali e culturali e non ad 
aspetti naturali, come si evince dalla disamina condotta dalla stessa studiosa francese sulla liberazione sessuale e 
sulle istanze antiegemoniche che muovono il suo saggio. Al netto della limitatezza storica e geografica cui è esposto 
il testo (Bahaffou, Gorecki, 2022), non sono poche le declinazioni ecofemministe gemmate da questo primo lavoro; 
esse mostrano la “costante  volontà di fare emergere le dialettiche della differenza a tutti i livelli: nelle relazioni ge-
rarchiche tra l’umano e il non umano, nei ‘domini gemelli’ dei costrutti dualistici di dominio (cultura-natura, ma-
schile-femminile, esseri umani-animali non umani, colonizzatori-colonizzati), nelle dialettiche socio-politiche di 
classe, di etnia, di religione, di razza” (Iovino, 2017, p. 193).  

La convergenza di ecologia e femminismo in una teoria sociale e in un movimento politico sfida le strutture 
ipostatizzate delle relazioni di genere, delle istituzioni sociali, dei sistemi economici e di quelli educativi rispetto al 
posto che l’umanità occupa nella biosfera (Mellor, 1996). Quando il nesso tra mondo femminile e ambiente na-
turale viene spogliato di ogni proiezione essenzialista e inteso come un aspetto contingente, determinato dalla con-
divisione della marginalizzazione, infatti, esso diviene un elemento in grado di favorire comprensione e apertura 
alle altre differenze, alle altre forme di marginalità, al loro riconoscimento e alla relativa lotta per la liberazione 
poiché “il disaccordo è inscritto nel DNA dell’ecofemminismo” (Bahaffou, Gorecki, 2022, p. LXXVII). In questo 
senso, l’ecofemminismo ha una lunghissima storia di emersione delle identità di genere che passa anche attraverso 
un percorso critico di rifiuto dell’essenzialismo (Warren, 2000; Plumwood, 2002; Zabonati, 2012; Mies, Shiva, 
2014; Marcomin, Cima, 2017) e che pone, tra le altre, una questione fondamentale per la proposta educativa 
avanzata in questa sede, cioè la declinazione dell’ecofemminismo in senso materialista (Gaard, 2011; Sheldon, 
2015) e decoloniale (Bahaffou, 2020). Il tentativo di risoluzione dell’equazione donna-natura diventa, dunque, 
progressivamente secondario per l’ecofemminismo poiché viene a delinearsi il tentativo concreto di andare oltre 
questo binomio in cerca di nuove alleanze; in una tale direzione è possibile muovere verso quello che Rosi Braidotti 
ha definito come un “itinerario etico per cyborg e cattive ragazze” (2019), cioè verso un riconoscimento delle con-
notazioni materiali dei contesti che può assumere anche i tratti di un “realismo agenziale” determinando un incontro 
non contraddittorio tra realismo e costruttivismo sociale (Barad, 1996).  

Il pluralismo posto sul tavolo da una siffatta prospettiva ecofemminista apre, così, a prospettive stratificate in 
senso intersezionale (Crenshaw, 1989) permettendo di porre in connessione altre forme di marginalizzazione, che 
assumono un ruolo determinante nell’orizzonte e nella pratica educativa di una pedagogia che voglia lavorare per 
delegittimare tutte le forme di oppressione ed esclusione. In particolare, con riferimento a uno dei dualismi cui si 
è accennato, cioè quello tra colonizzatori e colonizzati, la declinazione in senso intersezionale che può essere in-
trecciata con le categorie del femminismo e dell’ecologismo è quella del meridionalismo. La collocazione sul versante 
naturale degli aspetti più ancestrali e ancorati alla terra, intesa nel suo doppio significato geofisico e materico di 
opposizione all’etereo soffitto celeste, è una linea di congiunzione che consente di associare alla prospettiva eco-
femminista il mondo meridionale e dei Sud per condurre un’introspezione collettiva utile a indagare tanto il ses-
sismo quanto il razzismo ambientale e l’antimeridionalismo interiorizzati e a definire possibili percorsi educativi 
di decostruzione e decolonizzazione culturale (Strongoli, 2024a).  

Il mondo femminile, quello naturale e quello meridionale sono vicini perché condividono vissuti di esclusione 
e marginalizzazione rispetto all’accesso e all’esercizio dell’autodeterminazione, della costruzione della conoscenza 
e della gestione autonoma delle scelte. Tra gli aspetti nevralgici d’intersezione tra ecofemminismo e meridionalismo 
un posto di rilievo, non poco problematico, è occupato dall’interiorizzazione del sentimento d’inferiorità e mar-
ginalità che colloca le soggettività poste alle polarità minus nel ruolo di spettatrici e spettatori di una storia fatta da 
altri. La narrazione simbolica dominante ha elaborato posizioni subalterne per le persone marginalizzate che fini-
scono per identificarsi e riconoscersi in queste rappresentazioni (Strongoli, 2024a). In una prospettiva storicamente 
radicata, che vuole il meridione d’Italia come un “paradiso abitato da diavoli” (Croce, 2006), una terra feconda, 
ma malsana, proprio in ragione delle caratteristiche delle popolazioni che vi vivono, allora diventa quasi fisiologico 
chiedersi se c’è spazio per forme di femminismo che diano spazio a queste voci di peculiare marginalizzazione: le 



persone che vivono in tali margini possono essere femministe soltanto adottando modelli di emancipazione elaborati 
altrove oppure possono costruire rappresentazioni di femminismi peculiari in grado di rendere visibili tali istanze? 
Per condurre un autentico lavoro di costruzione di femminismi plurali che vada in questa direzione, è necessario, 
innanzitutto, avviare itinerari di decostruzione contestualizzata dei vissuti e delle interiorizzazioni di marginalità. 
In una narrazione separatista, che riconosce alle persone vissute in contesti diversi identità così tanto divergenti da 
collocarle in posizioni opposte lungo un asse di squilibrio di potere che ne identifica una parte come subalterna, 
le soggettività che vivono dentro tali forme di rappresentazioni sono condotte verso l’adozione di rappresentazioni 
fatte da altri, che risultano utili a definirle e a farlo per negazione. Immaginare e rappresentare se stessi significa, 
allora, farlo secondo canoni adeguati alle aspettative indotte dai pregiudizi e dagli stereotipi negativi o esotici in-
teriorizzati e ritenere di dover necessariamente tagliare i nessi e i legami con parti delle proprie identità che mal si 
sposano con le stereotipizzazioni del Sud; in altre parole, se vuoi essere efficiente e vincente ed essere percepito 
come tale, la direzione sarà quella di descriversi e rappresentarsi come persone che hanno tratti “asburgici”, “svizzeri” 
o, in ogni caso, affatto “mediterranei” (Fauzia, Amenta, 2024).  

A partire da tali istanze di disvelamento, ha preso avvio la proposta di una pedagogia ecofemminista meridiana 
i cui tratti peculiari, sempre in fieri, sono connessi: con il riconoscimento dei pregiudizi che connotano il mondo 
femminile e quello meridionale, presuntamente più vicini ad una natura selvaggia e irrazionale, con l’accoglienza 
delle molte fragilità vissute e condivise in senso intersezionale e con la dimensione ecologica in senso sistemico 
(Bateson, 1991). Quest’ultima si richiama ad un’idea di ecologia intesa come una lente che consente un esercizio 
ecosistemico del limite (Strongoli, 2021), il quale rappresenta, a sua volta, uno strumento necessario per il ridi-
mensionamento della tracotanza del potere ecologico ed educativo in favore di una mutazione verso pratiche for-
mative antiautoritarie e decoloniali. 

 
 

2. Sulla insostenibilità delle disuguaglianze ecologiche ed educative  
 

Lungo la linea di demarcazione che segna la presunta opposizione tra razionalità e istinto, logos e bios, cultura e 
natura si colloca anche quella tra Nord e Sud, e, in particolare, tra un Nord globale che pensa ai Sud secondo ca-
tegorie “settentrionali” rappresentandoli come “non-ancora-nord” e interiorizza forme di discriminazione implicita 
che conducono a una negazione dell’esistenza di un “altro interno”. Ciò che ne deriva è un diverso spazio di citta-
dinanza che mostra l’esistenza di un modello d’inclusione selettiva. Anche se la questione meridionale, così come 
è stata rappresentata e narrata per una buona parte del secolo scorso, non sembra più essere visibile, né, tantomeno, 
risulti un problema da inserire nelle agende politiche e in quelle educative e sociali, essa, tuttavia, è uno degli assi 
su cui si compongono i rapporti di potere, le dinamiche d’inclusione ed esclusione che definiscono le traiettorie 
collettive e individuali in una prospettiva intersezionale che si interseca con dimensioni di classe, genere, abilità ed 
esposizione ai rischi ambientali (Connelli, 2022). Nonostante sia visibile e, a tratti, autoevidente l’insostenibilità 
delle disuguaglianze economiche, sociali ed educative tra le realtà geografiche italiane, tali disuguaglianze conti-
nuano a essere utilizzate per costruire gerarchie sociali sulla base di presunte differenze legittimate da una sempre 
più recrudescente istanza essenzialista che identifica la collocazione geografica con tratti distintivi immutabili 
(Lynn, 2010). Non sono poche le narrazioni che colpevolizzano, in modo più o meno esplicito, le popolazioni 
meridionali per le difficoltà economiche e sociali determinando, ad esempio, una diversa distribuzione delle risorse 
tra le istituzioni considerate virtuose e quelle ritenute incapaci, lasciando volontariamente sullo sfondo le diverse 
condizioni di partenza e, contribuendo, in tal modo, a una rappresentazione distorta di una gara falsata già ai bloc-
chi di partenza (Daniele, 2015). È per queste ragioni che risulta necessaria l’assunzione di posture culturali ed edu-
cative (hooks, 2024) che non possono non dirsi vicine alle prospettive decoloniali proponendosi di decostruire la 
trama conoscitiva esistente (Abazeri, 2022); in questa direzione, infatti, prima di superare il colonialismo culturale 
è necessario riconoscerlo e decostruirlo, pertanto il “dopo” ricompreso nelle posizioni postcoloniali rischia di non 
consentire una lettura adeguata dello stato attuale delle cose (Grosfoguel, 2006).  

Collocando la postura meridiana fuori da una semplicistica esaltazione delle identità del Sud, inscritte in pro-
spettive di fissità determinate dalle collocazioni geografiche, l’orizzonte è, piuttosto, quello di una proiezione al-
largata che consenta di leggere e interpretare i caratteri contemporanei della questione meridionale su una mappa 
globale delle disuguaglianze (Ghisu, Mongili, 2021). La differenza tra le esperienze di vita e quelle educative con-
dotte nel centro o nella periferia di un paese è un elemento molto rilevante nella definizione dell’identità dei 
soggetti che si muovono in relazione all’eredità di un antimeridionalismo interiorizzato. La marginalità e la periferia 
non sono categorie soltanto geografiche, bensì anche culturali e concettuali, che possono trasformare i margini in 
simbolici viali di transito nei quali si vive in attesa di raggiungere l’altro da sé, il centro, il Nord. In Italia, in par-
ticolare, la questione del femminismo può assumere letture in senso meridionalista poiché ad intrecciarsi sono i 
vissuti quotidiani, storicamente molto diversi, delle persone che vivono in grandi città o nelle periferie, nel Nord 
del paese o nel Sud Italia con quelli delle persone socializzate come donne (El Houssi, Sorbera, 2013). In questo 

87

Women & Education |  III  |  5(2025)  |  85-89 
Raffaella C. Strongoli



senso, si può affermare che le donne meridionali siano parte di un gruppo colonizzato dentro una colonia più 
vasta che comprende tutto il meridione. 

Su un versante complementare alla lettura interpretativa adottata sin qui, si colloca la dimensione espressamente 
materialista che ha nella considerazione delle coordinate meridionali una lunga storia le cui radici affondano nel 
“materialismo geografico” di Antonio Gramsci (Cupuzzo, Mezzadra, 2012, p.48); l’attenzione è posta sulla rilevanza 
che le condizioni spaziali e territoriali assumono nella definizione delle opportunità e, dunque, nella costruzione 
degli orizzonti e delle relative narrazioni.  In senso peculiare, la declinazione pedagogica della prospettiva socio-
materiale volge uno sguardo al potenziale educativo della materialità di oggetti, spazi e delle relative interazioni 
con essi (Fenwick, Edwards, Sawchuk, 2011). Se gli elementi materiali e l’ambiente fisico sono parte integrante 
delle pratiche sociali e delle relazioni umane, allora la materialità è una struttura reticolare situata fatta di spazi, 
tempi, corpi, oggetti, che, a loro volta, sono investiti di attribuzioni simboliche e culturali sullo sfondo di processi 
economici, sociali (Barone, 1997) e, dunque, politici. Il centro nevralgico da cui si diparte l’educazione sta, dunque, 
nella sintassi di spazi, tempi, corpi e simboli in cui il processo formativo è un’esperienza individuale e relazionale. 
Assumere una postura epistemologica didattica d’impronta socio-materiale conduce verso il superamento della 
prospettiva antropocentrica in favore del riconoscimento e della valorizzazione del non-umano (Ferrante, 2016; 
Faralli, Tiengo, Andreozzi, 2014; Braidotti, 2023) anche in senso ecologico (Strongoli, 2024b), senza che questo 
comporti il misconoscimento della responsabilità attiva dei soggetti, bensì garantendo il rispetto dell’agentività di 
tutti gli attori, contro ogni tentazione di invocare entità esterne precostituite. 

In una dinamica tra figure e sfondi, sebbene sia chiaro quali tra i poli considerati sin qui ricoprano il ruolo pri-
mario di figura e quali, invece, quelli di sfondi sfumati, utili ad abbellire o a far risaltare i profili delle polarità 
centrali di mascolinità, cultura e Nord, tuttavia, l’adozione di una prospettiva socio-materiale consente di rilevare 
la presenza di caratteristiche proprie di questi sfondi in ragione delle loro dimensioni di profondità, grandezza e 
delle loro peculiarità in senso materiale. In un momento storico che vede implodere l’idea di Natura come altrove 
incontaminato, a crollare è la percezione dell’immobilità di questi presunti sfondi, poiché essi non hanno soltanto 
cominciato a muoversi, ma a caderci addosso, rendendoci consapevoli del fatto che non ci sono mai stati sfondi 
ontologici stabili (Nuti, 2021). La pervicacia socio-materiale di questi “non più sfondi” emerge in tutta la sua so-
stanza quando si pongono sul tavolo le questioni relative alle povertà assolute, a quelle educative e alla loro distri-
buzione tra le differenti regioni d’Italia (ISTAT, 2024). Tra queste forme di marginalizzazione, una che sembra 
ancora non aver trovato adeguato spazio di considerazione e trattazione è quella ecologica. Tra Nord e Sud, infatti, 
non esistono soltanto differenze relative a mobilità pubblica, mancanza di scelte di mezzi a ridotto impatto inqui-
nante, ridotto accesso a servizi e beni, ma anche significative differenze rispetto all’esposizione ai cambiamenti cli-
matici (European Environment Agency, 2024).  

Da queste brevi coordinate si rileva l’opportunità di allargare lo sguardo attraverso l’adozione di posture edu-
cative ecofemministe meridiane per interrogare le parzialità dei punti di vista, nella consapevole impossibilità di 
parlare con una sola voce in nome e per conto di tutte le minoranze e di tutte le marginalità, e orientarsi verso 
un’autentica apertura a tutte le differenze al fine di ricollocare la diversità e le appartenenze multiple nella posizione 
centrale di componente strutturale di tutte le pratiche educative. Educare al Sud può assumere anche il senso di 
un’educazione da Sud che investa una necessaria crescita dei gradi di consapevolezza delle e dei docenti rispetto al 
ruolo fondamentale che tali aspetti ricoprono nella definizione delle identità dei soggetti in formazione e nella 
configurazione di percorsi didattici che riconoscano agli ambienti di apprendimento il potenziale educativo im-
plicito ed esplicito in senso socio-materiale (Strongoli, 2021). Le possibili strade di progettazione didattiche e for-
mative che si dipartono sono inscritte in forme di partecipazione democratica ai processi di apprendimento e 
insegnamento aperte delle soggettività periferiche (Lave, Wenger, 1991), di condivisione delle comunità di pratiche 
(Wenger, 1998), di co-costruzione di strumenti di valutazione formativa situati (Scriven, 1991), di riconoscimento 
della centralità dei metodi e delle tecniche didattiche quali veicoli di valori (Ciari, 1971). 

La chiave sta nel ri-guardare i luoghi, scrive Cassano nel suo Pensiero meridiano (1996), intendendo il verbo in 
una duplice chiave interpretativa nel senso di aver riguardo per i luoghi e di tornare a guardarli. Non è necessario 
né opportuno che i femminismi ricusino le loro identità meridiane per compiere un lavoro di autentica emanci-
pazione dalle istanze patriarcali acquisendo posture didattiche che tendono all’uniformità e alla standardizzazione 
di strumenti ed esiti attesi; al contrario, la strada da percorrere è tutta da costruire per legittimare istanze di libertà 
ed equità lontane da luoghi percepiti unicamente come spazi di oppressione e aprire al riconoscimento delle pe-
culiari forme di resistenza, trasformazione e autodeterminazione da Sud. 

 
 

Riferimenti bibliografici 
 

Abazeri M. (2022). Decolonial feminisms and degrowth. Futures, 136, 102902.  
Bahaffou M. (2020). Écoféminisme decolonial: une utopie. AssiégéEs, 4. 

88

Women & Education |  III  |  5(2025)  |  85-89 
Raffaella C. Strongoli



Bahaffou M., Gorecki J. (2022). Prefazione all’edizione francese. In F. Eaubonne, Il femminismo o la morte. Il manifesto del-
l’ecofemminismo. Reggio Calabria: Prospero. 

Barad K. (1996). Meeting the universe halfway: Realism and social constructivism without contradiction. In Feminism, science, 
and the philosophy of science (pp. 161-194). Dordrecht: Springer Netherlands. 

Barone P. (1997). La materialità educativa. L’orizzonte materialista dell’epistemologia pedagogica e la clinica della formazione. 
Milano. Unicopli. 

Bateson G. (1991). A Sacred Unity. Further Steps to an Ecology of Mind. San Francisco: HarperCollins. 
Braidotti R. (2023). Il postumano (Vol. 3). Femminismo. Roma: DeriveApprodi. 
Braidotti R. (2019). Materialismo radicale. Itinerari etici per cyborg e cattive ragazze. Sesto San Giovanni: Meltemi. 
Cassano F. (1996). Il pensiero meridiano. Roma-Bari: Laterza. 
Ciari B. (1971). Le nuove tecniche didattiche. Roma: Editori Riuniti Paideia. 
Conelli C. (2022). Il rovescio della nazione. La costruzione coloniale dell’idea di Mezzogiorno. Napoli: Tamu.  
Crenshaw K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination 

Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. The University of Chicago Legal Forum, 140(1), pp. 139-167. 
Croce B. (2006). Un paradiso abitato da diavoli. Milano: Adelphi. 
Cupuzzo P., Mezzadra S. (2012). Provincializing the Italian Reading of Gramsci. In N. Srivastava, B. Bhattacharya (Eds.), 

The Postcolonial Gramsci (pp. 34-54). Londra: Routledge.  
Daniele V. (2015). Two Italies? Genes, intelligence and the Italian north–south economic divide. Intelligence, 49, pp. 44-56. 
D’Eaubonne F. (2022). Il femminismo o la morte. Il manifesto dell’ecofemminismo. Reggio Calabria: Prospero (ed. or. 1974. Le 

féminisme ou la mort. Paris: P. Horay). 
El Houssi L., Sorbera, L. (Eds.) (2013). Femminismi nel Mediterraneo. Genesis, XII/1.  
European Environment Agency (2024). European Climate Risk Assessment. Luxembourg: Publications Office of the European 

Union. 
Faralli C., Tiengo A., Andreozzi M. (2014). Donne, ambiente e animali non-umani: Riflessioni bioetiche al femminile. Milano: 

Edizioni Universitarie di Lettere Economia Diritto. 
Fauzia C., Amenta V. (2024). Femminismo terrone. Per un’alleanza dei margini. Roma: TLON. 
Fenwick T., Richard E., Sawchuk P. (2011). Emerging approaches to educational research: tracing the socio-material. London: 

Routledge. 
Ferrante A. (2016). Materialità e azione educativa. Milano: FrancoAngeli. 
Gaard G. (2011). Ecofeminism revisited: Rejecting essentialism and re-placing species in a material feminist environmenta-

lism. Feminist formations, 23, 2, pp. 26-53. 
Ghisu S., Mongili A. (a cura di) (2021). Filosofia de Logu: decolonizzare il pensiero e la ricerca in Sardegna. Milano: Meltemi.  
Grosfoguel R. (2006). From postcolonial studies to decolonial studies: Decolonizing postcolonial studies. New York: Binghamton 

university, Fernand Braudel center. 
hooks b. (2024). Pedagogia impegnata e decoloniale. Brescia: Scholé. 
Iovino S. (2017). I racconti della diossina Laura Conti e i corpi di Seveso. CoSMo - Comparative Studies in Modernism, 10, 

pp. 191-214. 
ISTAT (2024). La povertà in Italia - Anno 2023. In https://www.istat.it/wp-content/uploads/2024/10/REPORT_PO-

VERTA_2023.pdf (ultima consultazione 23/03/2025) 
Lave J., Wenger E. (1991). Situated Learning. Legitimate Peripheral Partecipation. Cambridge: Cambridge University Press. 
Lynn R. (2010). In Italy, north–south differences in IQ predict differences in income, education, infant mortality, stature, 

and literacy. Intelligence, 38, 1, pp. 93-100. 
Marcomin F., Cima L. (a cura di) (2017). L’ecofemminismo in Italia. Le radici di una rivoluzione necessaria. Padova: Il Poli-

grafo. 
Mellor M. (1996). The politics of women and nature: Affinity, contingency or material relation? Journal of Political Ideolo-

gies, 1(2), pp. 147-164.  
Nuti R. (2021). Ecologia senza natura o ontologia senza storia? Nóema: Filosofia dell’ecologia: eco-poietica ed eco-paidetica, 12, 

88-105. 
Plumwood V. (2002). Feminism and the Mastery of Nature. USA e Canada: Routledge. 
Scriven M. (1991). Chapter II: Beyond formative and summative evaluation. Teachers College Record, 92(6), pp. 19-64. 
Sheldon R. (2015). Form / Matter / Chora. Object-Oriented Ontology and Feminist New Materialism. In R. Grusin (Ed.), 

The Nonhuman Turn (pp. 193-222). Minneapolis: University of Minnesota Press. 
Strongoli R.C. (2024a). Pedagogia ecofemminista meridiana. Decolonizzazioni e intersezionalità educative Educational Re-

flective Practices, 1, pp. 165-177. 
Strongoli R.C.  (2024b). Spazi educanti e strutture latenti della materialità. In G. Barone, G. Cucuzza, A. Ferrante (a cura 

di), Ecologie della materia. Educazione e materialità nello scenario contemporaneo (pp. 112-120). Milano: FrancoAngeli. 
Strongoli R.C. (2021). Verso un’ecodidattica. Tempi, spazi, ambienti. Lecce: Pensa Multimedia. 
Warren K. (2000). Ecofeminist Philosophy. A Western Perspective on What It Is and Why It Matters. Lanham: Rowman & Lit-

tlefield. 
Wenger E. (1998). Communities of Practice, Learning, Meaning and Identity. New York: Cambridge University Press. 
Zabonati A. (a cura di) (2012). Ecofemmismo/Ecofeminism. Numero monografico di Deportate, esuli, profughe. Rivista telematica 

di studi sulla memoria femminile.

89

Women & Education |  III  |  5(2025)  |  85-89 
Raffaella C. Strongoli

https://www.istat.it/wp-content/uploads/2024/10/REPORT_POVERTA_2023.pdf
https://www.istat.it/wp-content/uploads/2024/10/REPORT_POVERTA_2023.pdf

