
––––––  Italian Journal of Special Education for Inclusion –––––– 

anno XIII | n. 2 | dicembre 2025

Call
The current ecological emergency requires a deep pedagogical reflection. This theoretical essay aims to explore the educational implications of a crisis 
that is first and foremost ontological and systemic. Arne Næss’s ecosophy is considered a point of reference as it marks the transition from deep ecology 
to deep education, i.e. an education in relationships that expand the ego towards an ecological self through processes of identification and self­reali­
sation. In dialogue with the systemic perspective of ecoliteracy and ecodesign (Capra, 2013) and with the distinction between philosophical ecopedagogy 
and critical ecopedagogy (Hung, 2023), we propose the construct of ecopedagogy for inclusion: a pedagogy that takes the ecosystemic model as a ref­
erence for designing inclusive contexts. Contributions from special pedagogy are analysed to provide an operational framework for inclusive educational 
design (UDL, authentic tasks, ecopedagogical frames), understood as a force that tends towards unity in diversity. 
 
Keywords: ecopedagogy; inclusion; ecosophy; deep education; ecological self. 
 
L’emergenza ecologica in atto richiede una profonda riflessione pedagogica. Il presente saggio, di taglio teorico, intende approfondire le implicazioni 
educative di una crisi che è prima di tutto ontologico­sistemica. L’ecosofia di Arne Næss viene considerata come punto di riferimento e letta come pas­
saggio da una deep ecology a una deep education, intesa come educazione alla relazione che amplia l’ego verso un sé ecologico mediante processi di 
identificazione e autorealizzazione. Richiamando la prospettiva sistemica di ecoliteracy ed ecodesign (Capra, 2013) e la distinzione tra ecopedagogia fi­
losofica ed ecopedagogia critica (Hung, 2023), proponiamo il costrutto di ecopedagogia per l’inclusione: una pedagogia che assume il modello ecosi­
stemico come riferimento per progettare contesti inclusivi. Vengono analizzati i contributi della pedagogia speciale per fornire una cornice operativa 
per la progettazione didattica (UDL, compiti autentici, sfondi ecopedagogici) orientata all’inclusione, intesa come forza che tende all’unità nella diver­
sità. 
 
Parole chiave: ecopedagogia; inclusione; ecosofia; deep education; sé ecologico. 

How to cite this article: Pascucci, M., & Gentilozzi, C. (2025). Ecopedagogia per l’inclusione: fondamenti pedagogici a partire dall’ecosofia 
di Arne Næss. Italian Journal of Special Education for Inclusion, XIII, 2, 92­98. https://doi.org/10.7346/sipes-02-2025-08 
  
Corresponding Author: Mauro Pascucci | mauro.pascucci@estudiantes.uva.es  
  
Received: 15/10/2025| Accepted: 26/11/2025 | Published: 30/12/2025 
 
Italian Journal of Special Education for Inclusion | © Pensa MultiMedia®  
ISSN 2282–6041 (on line) | DOI: 10.7346/sipes­02­2025­08 
 
Credit author statement: Mauro Pascucci: paragrafi 1, 2, 3, 4; Chiara Gentilozzi: supervisione scientifica e paragrafo 5.

Mauro Pascucci 
Università di Valladolid | mauro.pascucci@estudiantes.uva.es 

Chiara Gentilozzi, 
Università degli Studi di Macerata | c.gentilozzi@unimc.it  

Double blind peer review

Ecopedagogia per l’inclusione:  
fondamenti pedagogici a partire dall’ecosofia di Arne Næss 
Ecopedagogy for inclusion:  
pedagogical foundations from Arne Næss’s ecosophy 



93

1. Introduzione 
 

L’emergenza ecologica in corso mette in evidenza la vulnerabilità intrinseca dei sistemi umani e si configura 
come la manifestazione di una profonda crisi di natura ontologica. Alla radice di tale crisi vi è una perce­
zione della realtà come insieme di molteplici elementi separati gli uni dagli altri, mentre la natura del 
reale è tutt’altro che frammentata. La realtà può essere compresa come una fitta trama di interdipendenze 
che Capra (2001) definisce “rete della vita”. In questa prospettiva, l’ecologia assume un ruolo centrale, in 
quanto disciplina che studia le relazioni tra gli elementi di un ecosistema (Haeckel, 1876) e sollecita un ri­
pensamento complessivo dei modi in cui abitiamo e organizziamo tali relazioni. Occorre dunque un nuovo 
sguardo, capace sia di leggere la complessità del reale nell’epoca dell’infosfera (Floridi, 2020), sia di pro­
gettare e realizzare trasformazioni profonde nelle relazioni ecologiche. 

Affrontare la vulnerabilità ecologica richiede un approccio educativo basato sulla pedagogia speciale, 
intesa come disciplina di confine (Canevaro, 2007), capace di mettere in connessione diversi saperi. Grazie 
ad essa, inclusione e giustizia educativa risulteranno caratteristiche intrinseche e spontanee dei sistemi 
umani. Il connubio tra pedagogia speciale e approccio sistemico permetterà una maturazione sociale e 
individuale: si passerà da un’identità chiusa ed autoreferenziale a un sé più ampio ed aperto che Arne 
Næss definisce sé ecologico. 

Muovendo da tali premesse, il presente contributo intende offrire una riflessione teorica sugli assunti 
dell’ecopedagogia, esplorando come l’intreccio tra ecologia e pedagogia – già evidenziato da Ferrante, 
Galimberti e Gambacorti­Passerini (2022) – possa condurre alla definizione di un nuovo paradigma edu­
cativo radicato nella reciprocità, nella cura e nella corresponsabilità. A tal fine è stata condotta una ras­
segna narrativa con ricerca strutturata su Scopus, Web of Science ed ERIC (1990–2025) attraverso query 
sui campi titolo/abstract/parole­chiave che hanno combinato ecopedagogy/ecosophy/deep ecology, eco­
literacy/ecodesign e Universal Design for Learning, selezionando contributi peer­reviewed e monografie 
autorevoli, includendo classici pertinenti ed escludendo testi divulgativi o privi di ancoraggio pedagogico. 

 
 

2. Il contributo di Arne Næss tra ecologia profonda ed ecosofia 
 

Nel quadro finora presentato, ad Arne Næss viene riconosciuto un ruolo centrale. Il filosofo norvegese 
ha delineato i principi guida di una nuova visione del mondo, elaborata nell’ambito del movimento del­
l’ecologia profonda. 

Nella visione di Næss, la crisi che viviamo è innanzitutto di natura ontologica e nasce da un modo ri­
duttivo di percepire la realtà. Un modo di percepire gli enti come separati crea una visione della realtà di­
storta, che non considera le relazioni intrinseche tra i vari elementi. Næss introduce il concetto di ontologia 
della Gestalt per proporre l’idea che non esiste un soggetto esterno alla realtà che osserva oggetti isolati 
e isolabili. Il filosofo afferma che enti diversi fanno parte dello stesso campo relazionale totale, in cui si 
stabiliscono relazioni di interdipendenza, tanto che il campo può essere inteso come un’unità. In que­
st’ottica, i vari enti, uomo incluso, possono essere considerati come nodi in una rete di relazioni costitutive, 
in cui “tutto dipende da tutto” (Næss, 1994, p. 35).  

Una tale visione della realtà richiede un nuovo modello di identità: l’idea di un ego epistemico chiuso 
non è adeguata a un modello di realtà relazionale. È necessaria una nuova configurazione identitaria che 
includa l’alterità al suo interno, ossia un sé più evoluto che Næss definisce sé ecologico. Il sé ecologico 
rappresenta un ampliamento dell’ego, un sé allargato e approfondito che include anche gli elementi na­
turali e le relazioni che si stabiliscono con essi. Tuttavia è importante sottolineare che la sua visione è “in­
compatibile con un tipo di olismo che distrugge l’individualità” (Næss, 1999, p. 272). L’individualità non 
va soppressa, bensì arricchita e allargata attraverso il riconoscimento della propria interconnessione con 
l’alterità naturale, in un processo che Næss (1994) chiama identificazione. 

Strettamente collegata all’identificazione c’è l’idea di autorealizzazione, principio ultimo di tutta l’eco­
sofia. L’autorealizzazione comporta una profonda autoconsapevolezza: significa comprendere e realizzare 



la propria natura. Secondo Næss (2015) “qualunque forma di vita ha la propria natura, che determina 
quale tipo di vita può darle massima soddisfazione” (p. 125). Inoltre, egli afferma che “viene impedita la 
nostra autorealizzazione se l’autorealizzazione degli altri, con i quali ci identifichiamo, è ostacolata” (Næss, 
2015, p. 106). L’autorealizzazione non è mai un percorso isolato, chiuso nell’individuo, bensì un processo 
relazionale che implica la co­realizzazione con la pluralità del vivente. 

Questo allargamento del sé rende superflue prescrizioni e imposizioni: se includiamo la natura nel sé, 
atteggiamenti di rispetto e di cura emergeranno spontaneamente. Ne deriva una nuova postura esisten­
ziale che deve essere trasformata in chiare indicazioni pedagogiche per realizzare un cambiamento di pa­
radigma così profondo. L’educazione svolgerà un ruolo determinante per accompagnare l’essere umano 
in questa riformulazione dell’idea di sé. Una riformulazione che, a partire da un processo di identificazione, 
genererà un’inclusione autentica e spontanea. 

 
 

3. Deep ecology, deep education ed ecopedagogia 
 

L’educazione, nella visione ecosofica, offre una duplice possibilità: può portare a un irrigidimento dell’ego 
oppure, al contrario, a un suo allargamento verso un sé ecologico (Næss, 2000). L’educazione in ecosofia 
non consiste nell’aggiungere contenuti ambientali, ma nel trasformare il modo in cui percepiamo e con­
figuriamo la realtà. L’intento è quello di superare il paradigma meccanicistico­antropocentrico a favore 
di una visione sistemica fondata su relazioni e interconnessioni (Næss, 2000). In questa prospettiva, la 
deep education può essere intesa come un processo situato e agito, che “dovrebbe consistere essa stessa 
in azioni” (Næss, 2000, p. 60). Si tratta di un’educazione al sé ecologico in cui la relazione diretta con il 
mondo si presenta come esperienza spontanea anche nel quotidiano scolastico (Næss, 2000). 

Vedere e riconoscere i bisogni dell’altro, non umano compreso, è il primo passo per prendere coscienza 
dei legami profondi che ci uniscono. Ne deriva l’invito che Næss (2000) rivolge agli educatori a insegnare 
ad “apprezzare le esperienze folli spontanee” (p. 54) che spesso passano inosservate. Il ruolo dell’inse­
gnante è proprio questo: portare l’attenzione al mondo naturale che altrimenti passerebbe inosservato, 
così da stabilire autentiche relazioni ecologiche. Il filosofo afferma con decisione: “Io chiamo gli insegnanti 
che si comportano in questo modo: guru della natura” (Næss, 2000, p. 54). 

I processi percettivi acquisiscono un ruolo centrale nel percorso di inclusione. Il sé egoico matura verso 
il sé ecologico attraverso specifiche pratiche ecopsicologiche che potenziano l’attenzione alle intercon­
nessioni, tipiche delle relazioni ecologiche (Sewall, 1999; Bragg, 1996; LaChapelle, 1991; Danon, 2019). 

Fritjof Capra (2013) propone una sistematizzazione coerente con tale impostazione, elaborando i con­
cetti di ecoliteracy ed ecodesign. L’ecoliteracy, o alfabetizzazione ecologica, consiste nella piena “com­
prensione dei principi organizzativi che gli ecosistemi hanno sviluppato per sostenere la rete della vita” 
(Capra, 2013, p. 207). L’autore suggerisce di andare oltre l’idea di sostenibilità verso il criterio generale di 
“non interferire con l’abilità intrinseca della natura di sostenere la vita” (Capra, 2013, p. 202). Risulta ne­
cessario il passaggio all’ecodesign, inteso come possibilità di riprogettare tecnologie e istituzioni sociali, 
integrando scopi umani con i modelli e i flussi del mondo naturale, affinché il design rifletta i principi or­
ganizzativi della vita (Capra, 2013). In educazione ciò implica un apprendimento nel mondo reale (orti e 
giardini scolastici), compiti autentici, curricoli integrati attorno a nuclei di senso. Ne discende anche un’an­
tropologia formativa che integra emozione e cognizione, riconoscendo che senza sicurezza emotiva “la 
percezione degli schemi è la prima a perdersi” (Capra, 2013, p. 214). Secondo l’autore, inoltre, “la diversità 
assicura resilienza… la vita ha conquistato il pianeta non con il combattimento ma con il fare rete” (Capra, 
2013, p. 207).  

Un contributo interessante è quello di Biesta (2020) che distingue tra qualificazione, socializzazione e 
soggettivazione. Secondo l’autore, la soggettivazione è il livello di educazione più profondo che consiste 
nella formazione di un soggetto maturo capace di analisi critica, di responsabilità e di comportamenti 
liberi e giusti. “La soggettivazione riguarda piuttosto la libertà qualificata, ovvero la libertà integralmente 
connessa alla nostra esistenza come soggetti” (Biesta, 2020, p. 96). La soggettivazione è sempre in rela­

94



zione con altri viventi e con un ambiente fisico che ci sostiene come rete complessa nella quale viviamo 
(Biesta, 2020). Lo slogan “Subjectification: Be a Self!” (Biesta, 2020, p. 93) esprime chiaramente il nesso 
con un’educazione profonda del sé. 

La deep education presenta notevoli affinità con il movimento ecopedagogico. L’ecopedagogia nasce 
e si sviluppa dalla pedagogia critica di Freire (1971), secondo cui l’educazione è pratica di liberazione. Gu­
tiérrez e Prado sviluppano questa prospettiva verso l’etica della Terra e la cittadinanza planetaria, per cui 
l’obiettivo dell’educazione diventa quello di formare soggetti capaci di leggere le ingiustizie eco­sociali e 
di prendersi cura dei contesti naturali e di vita quotidiana (Gutiérrez & Prado, 2000). Su questa scia, Ga­
dotti (2000) introduce la pedagogia della Terra. Secondo l’autore, comprendere l’umano richiede di com­
prendere la Terra; inoltre, la liberazione di quest’ultima coincide con l’emancipazione umana (Gadotti, 
2000; Vittoria, 2008). 

L’ecopedagogia non è dunque una disciplina in più, ma un orientamento trasformativo: “non solo un’al­
tra pedagogia… bensì un nuovo modello di civiltà sostenibile che implica cambiamenti economici, sociali 
e culturali” (Antunes & Gadotti, 2006, p. 136). In coerenza, Kahn (2008) la definisce “pedagogia di libera­
zione totale per sostenere la vita” (p. 11), mentre Misiaszek (2015) insiste su azioni trasformative che ri­
velino le connessioni socio­ambientali dell’oppressione e che si distinguano dalle versioni addomesticate 
dell’educazione allo sviluppo sostenibile (Misiaszek, 2015). 

Hung (2023) considera l’ecopedagogia come un nuovo paradigma educativo articolato in due orienta­
menti: ecopedagogia filosofica ed ecopedagogia critica. La prima fornisce le basi etico­ontologiche e si 
fonda sull’ecosofia di Arne Næss e sull’ecofilia. Quest’ultima rappresenta l’evoluzione della biofilia (Wilson, 
1984) e può essere intesa come la disposizione affettiva che lega persone, luoghi e viventi. L’ecopedagogia 
critica, di stampo freiriano, caratterizza politicamente ed economicamente l’educazione ecologica, met­
tendo al centro i temi dell’eco­giustizia, della cittadinanza planetaria e dei cambiamenti istituzionali (Hung, 
2023). I due orientamenti, insieme, fondano il paradigma ecopedagogico, un nuovo approccio in grado 
di orientare nuove pratiche educative che tengono insieme differenza, relazione e cura. 

Possiamo affermare che l’ecopedagogia coniuga l’educazione del sé, la critica delle strutture socio­
economiche e la progettazione sistemica (ecodesign). Essa richiede una nuova postura educativa che, a 
partire dalla rieducazione percettiva e dal senso di meraviglia, includa l’altro all’interno del sé. L’ecope­
dagogia, in coerenza con il modello ecologico, da un lato valorizza la diversità, considerandola risorsa evo­
lutiva, dall’altro ripensa curricoli, ambienti e comunità di apprendimento secondo i principi organizzativi 
della vita. 

 
 

4. Verso un’ecopedagogia per l’inclusione: l’unità nella diversità 
 

L’inclusione, in ecopedagogia, rappresenta il principio che permette di realizzare “l’unità nella diversità” 
(Næss, 2015); essa, in senso næssiano, può essere considerata come la tendenza della comunità di ap­
prendimento a valorizzare le differenze che concorrono alla piena autorealizzazione di ciascuno e della 
collettività. Nella formazione del sé ecologico, grazie all’identificazione, vi è una vera e propria inclusione 
dell’altro nel sé e, in questo senso, l’inclusione diventa il nucleo fondante dell’ecopedagogia. Nella pro­
spettiva ecosofica di Arne Næss, l’autorealizzazione, ovvero la realizzazione della propria natura, è un 
processo relazionale in cui la persona fiorisce nella co­appartenenza a contesti e comunità. L’impianto 
bio­psico­sociale dell’ICF (WHO, 2001) rende operativa questa visione in ambito educativo. Il concetto di 
funzionamento, introdotto dall’ICF, può essere inteso come l’esito dinamico di attività, partecipazione e 
fattori ambientali e rende visibili le condizioni relazionali che abilitano o inibiscono l’autorealizzazione. 
Se consideriamo la comunità di apprendimento come un sistema vivente (Capra, 2013), allora realizze­
remo una progettazione educativa realmente inclusiva. Una progettazione che agisce su barriere e facili­
tatori ambientali con il fine ultimo di ridurre il divario tra le potenzialità e le prestazioni, tra le capacità 
ancora inespresse e le reali performance. L’ Universal Design for Learning (Meyer, Rose & Gordon, 2014) 
converge con questa prospettiva in quanto sollecita a progettare, fin dall’inizio, ambienti flessibili in grado 

95



di stimolare i discenti con varie modalità di coinvolgimento. In entrambi i casi, il punto di partenza non è 
la standardizzazione, ma la variabilità: non si chiede agli individui di adattarsi al contesto, perché è il con­
testo ad adattarsi alle diverse modalità di funzionamento. Le ricerche empiriche confermano che i contesti 
naturali, quando integrati nelle esperienze educative, stimolano apprendimenti autentici, iniziativa per­
sonale e relazioni più paritarie (Kelly et al., 2022). Anche brevi contatti con la natura hanno effetti benefici 
sull’attenzione (Faber Taylor & Kuo, 2009) e sul benessere mentale, come evidenziato dalla Attention Re­
storation Theory (Kaplan & Kaplan, 1989). 

Due principi della deep ecology sostengono un’idea ecosistemica di inclusione. Il principio dell’eguali­
tarismo biosferico secondo cui ogni forma di vita possiede valore intrinseco e pari diritto all’autorealizza­
zione implica, per analogia, che in una comunità di apprendimento ciascuno è chiamato a fiorire secondo 
la propria natura (Næss, 2015). Inoltre, secondo l’ecologia profonda, la diversità è una condizione di salute 
dei sistemi, difatti gli ecosistemi prosperano coltivando varietà senza gerarchie; analogamente, contesti 
educativi inclusivi sono invitati a sostenere le differenze, considerandole fonte di arricchimento. 

Come gli ecosistemi biodiversi, classi eterogenee (stili cognitivi, lingue, corpi, culture) sono più creative, 
adattive e resilienti (Ferrante, Galimberti & Gambacorti­Passerini, 2022). L’inclusione è principio etico e 
indicatore di buon funzionamento in quanto le differenze ampliano soluzioni e saperi e ciò ricorda che 
l’autorealizzazione della comunità coincide sempre con quella dei suoi membri (Næss, 2015). 

Nel panorama italiano è possibile rintracciare un dialogo particolarmente fertile tra ecopedagogia e 
pedagogia speciale. Bianchi (2021), in una lettura ecofemminista, riconosce in Rachel Carson la madre 
dell’ambientalismo contemporaneo: il “senso di meraviglia” che Carson (2020) propone rappresenta uno 
strumento cognitivo ed etico che rende significative le relazioni con la natura e apre alla responsabilità. 
A tale visione risuona profondamente il pensiero di Maria Montessori: la sua educazione cosmica propone 
già una lettura sistemica del reale, fondata sull’idea che “tutte le cose fanno parte dell’universo e sono 
connesse tra di loro per formare un tutto unico” (Montessori, 1970, p. 19) e che “stabilire i rapporti tra 
le cose significa dare conoscenza” (Montessori, 2016, p. 114). La metafora della tela montessoriana, in 
cui ogni parte è un ricamo di un tessuto più ampio, converge con la “rete della vita” di Capra (2001): co­
noscere significa percepire le connessioni, non accumulare dettagli. 

Accanto a queste visioni, si colloca una seconda matrice di tipo etico­pedagogico di Luigina Mortari, 
fondata sull’etica della cura. L’autrice intende la cura come fenomeno originario dell’esistenza e come 
orizzonte dell’educazione (Mortari, 2020) ed in tale prospettiva l’inclusione si configura come pratica di 
responsabilità nei confronti del vivente, un gesto che fa fiorire vite (Mortari & Valbusa, 2020). Uno sguardo 
simile emerge anche in Benetton (2018) che attribuisce all’ambiente un ruolo attivo nel processo educa­
tivo, fino a considerarlo come co­educatore. I luoghi infatti non sono neutri, sono interlocutori che susci­
tano reazioni, che orientano i comportamenti e rendono percepibile la relazione tra sé e il mondo. Dunque 
dall’esperienza concreta dei luoghi nasce una coscienza ecologica capace di orientare azioni giuste e so­
stenibili, una forma di consapevolezza ecologica radicata nell’esperienza vissuta. Le ricerche più recenti 
confermano operativamente questa visione ecopedagogica dell’inclusione. Bortolotti et al. (2020) e Stron­
goli (2019) descrivono gli ambienti naturali come “luoghi privilegiati d’apprendimento cooperativo e per­
sonalizzato” (Bortolotti et al., 2020, p. 419), che permettono di stimolare le capacità di ogni bambino, 
stimolando solidarietà e cooperazione. Pascucci e Del Savio (2025), in uno studio sul sé ecologico, analiz­
zano il costrutto della Nature Relatedness (Nisbet, Zelenski, & Murphy, 2009) e mostrano che docenti con 
un più alto senso di connessione con la natura riportano livelli più bassi di burnout (r = –0,135). Ciò induce 
a riflettere sull’importanza di introdurre attività in natura rigenerative che favoriscono apprendimento e 
benessere dell’intera comunità educativa. 

 
 

5. Conclusioni e prospettive future 
 

Questo contributo mostra come l’ecosofia di Næss, riletta in chiave di deep education, offra alla pedagogia 
speciale un lessico ontologico ed etico in grado di riconfigurare l’inclusione non come dispositivo com­

96



pensativo, ma come principio generativo dei contesti educativi. Alla radice dell’esclusione infatti vi è una 
percezione egocentrata e frammentata della realtà, che produce una vulnerabilità strutturale nei sistemi 
umani. Contrastare tale fragilità richiede la formazione di un sé ecologico che, sul piano progettuale, con­
siste nell’adozione degli ecosistemi naturali come modello organizzativo (ecodesign). In questa cornice, 
l’inclusione non è un aggiustamento a posteriori, ma la proprietà centrale dei contesti che promuovono 
interdipendenza e relazioni ecologiche. I contesti educativi devono essere orientati alla realizzazione della 
natura di ciascuno e della comunità, nella consapevolezza che ogni essere ha diritto a manifestarsi e rea­
lizzarsi per quello che è. 

L’ecopedagogia filosofica (Hung, 2023), di stampo næssiano, propone il superamento di un ego auto­
centrato verso un’identità relazionale: il sé ecologico. Traducendo in termini pedagogici la proposta di 
Næss, ciò significa privilegiare pratiche percettive (Sewall, 1999) ed esperienziali (Danon, 2019) fondate 
sul senso di meraviglia (Carson, 2020) e sull’attenzione verso il vivente. L’ecopedagogia critica (Hung, 
2023), sviluppata a partire dalla tradizione freiriana, fornisce a questa trasformazione interiore una valenza 
allo stesso tempo etica, sociale e politica. La pedagogia della Terra (Gadotti, 2000) diventa un’ecopeda­
gogia (Gutiérrez & Prado, 2000) capace di sollecitare una liberazione personale e planetaria.  

Dal dialogo tra ecologia, ecosofia e pedagogia speciale nasce un orientamento pedagogico: l’ecope­
dagogia per l’inclusione. Elemento centrale di questo approccio è la progettazione di sistemi educativi 
intrinsecamente inclusivi. I costrutti di Universal Design for Learning e di ICF permettono di tradurre il 
linguaggio ecopedagogico in progettazioni educative che riconoscono e valorizzano la biodiversità della 
comunità di apprendimento. In piena coerenza con il principio ecologico del valore intrinseco di tutti gli 
esseri, l’ecopedagogia per l’inclusione ritiene che i sistemi educativi debbano essere orientati all’auto­
realizzazione di comunità e individui che le compongono. L’educatore, in questa cornice, diventa un faci­
litatore che costruisce veri e propri ecosistemi relazionali. È colui che tutela e valorizza la diversità come 
caratteristica intrinseca di un sistema resiliente. 

La tematica proposta va certamente approfondita con adeguate ricerche scientifiche. In particolare si 
ritiene interessante approfondire il tema dell’educazione percettiva che porta alla formazione del sé eco­
logico. Inoltre, sembra importante indagare gli effetti ecopedagogici sulla partecipazione e sul benessere, 
come suggerito dai primi studi sulla Nature Relatedness.  

Educare secondo la prospettiva dell’ecopedagogia per l’inclusione significa progettare condizioni in 
cui la diversità non venga semplicemente tollerata, ma intesa come condizione generativa della comunità. 
Condizione che orienta la comunità verso la resilienza e l’autorealizzazione.  

In conclusione, l’inclusione non è il fine dell’educazione, ma il suo modo più autentico di esistere. 
 
 

Riferimenti bibliografici 
 

Antunes, A., & Gadotti, M. (2006). Ecopedagogy as the appropriate pedagogy to the Earth Charter process. In P. B. 
Corcoran, M. Vilela, & A. Roerink (Eds.), The Earth Charter in action: Toward sustainable development (pp. 135–
137). KIT Publishers. 

Benetton, M. (2018). Diffondere la cultura della sostenibilità: Ecopedagogia a scuola fra vecchi e nuovi paradigmi 
educativi. Pedagogia Oggi, 16(1), 291–306. https://doi.org/10.7346/PO­012018­19  

Bianchi, B. (2021). Ecopedagogia. Il senso della meraviglia, nella riflessione femminile. Marotta e Cafiero. 
Biesta, G. (2020). Risking ourselves in education: Qualification, socialization, and subjectification revisited. Educa­

tional Theory, 70(1), 89–104. https://doi.org/10.1111/edth.12411 
Bortolotti, A., Schenetti, M., & Telese, V. (2020). L’Outdoor Education come possibile approccio inclusivo. Italian 

Journal of Special Education for Inclusion, 8(1), 417–433. https://doi.org/10.7346/sipes­01­2020­29  
Bragg, E. A. (1996). Towards ecological self: Deep ecology meets constructionist self­theory. Journal of Environmental 

Psychology, 16(2), 93–108. https://doi.org/10.1006/jevp.1996.0008 
Canevaro, A. (ed.). (2007). L’integrazione scolastica degli alunni con disabilità: Trent’anni di inclusione nella scuola 

italiana. Erickson. 
Capra, F. (2001). La rete della vita (C. Capararo, Trans.). Rizzoli. 

97



Capra, F. (2013). Deep ecology: Educational possibilities for the twenty­first century. The NAMTA Journal, 38(1), 
201–216. 

Carson, R. (2020). Brevi lezioni di meraviglia: Elogio della natura per genitori e figli (M. Falconetti, Trans.). Aboca. 
Danon, M. (2019). “From Ego to Eco”: The contribution of Ecopsychology to the management of the contemporary 

environmental crisis. Visions for Sustainability, (12), 31–40. https://doi.org/10.13135/2384­8677/3261  
Faber Taylor, A., & Kuo, F. E. (2009). Children with attention deficits concentrate better after a walk in the park. 

Journal of Attention Disorders, 12(5), 402–409. https://doi.org/10.1177/1087054708323000  
Ferrante, A., Galimberti, A., & Gambacorti­Passerini, M. B. (2022). Ecologie della formazione: Inclusione, disagio, 

lavoro. Franco Angeli. 
Floridi, L. (2020). Pensare l’infosfera: La filosofia come design concettuale. Raffaello Cortina. 
Freire, P. (1971). La pedagogia degli oppressi (L. Bimbi, Trans.). Mondadori. 
Gadotti, M. (2000). Pedagogia da Terra. Peirópolis. 
Gutiérrez, F., & Prado, C. (2000). Ecopedagogia e cittadinanza planetaria. EMI. 
Haeckel, E. (1876). The history of creation (E. Ray Lankester, Trans.). Henry S. King. 
Hung, R. (2023). Ecopedagogy: Retrospect and prospect. Journal of East China Normal University (Educational Scien­

ces), 41(12), 26–33. https://doi.org/10.16382/j.cnki.1000­5560.2023.12.003 
Kahn, R. (2008). From education for sustainable development to ecopedagogy: Sustaining capitalism or sustaining 

life? Green Theory & Praxis: The Journal of Ecopedagogy, 4(1), 1–14. https://doi.org/10.3903/gtp.2008.1.2 
Kaplan, R., & Kaplan, S. (1989). The experience of nature: A psychological perspective. Cambridge University Press. 
Kelly, O., Buckley, K., Lieberman, L. J., & Arndt, K. (2022). Universal design for learning – A framework for inclusion 

in outdoor learning. Journal of Outdoor and Environmental Education, 25, 75–89. https://doi.org/ ­
10.1007/s42322­022­00096­z 

LaChapelle, D. (1991). Educating for deep ecology. Journal of Experiential Education, 14(3), 18–22. https:// ­
doi.org/10.1177/105382599101400305 

Meyer, A., Rose, D. H., & Gordon, D. (2014). Universal Design for Learning: Theory and practice. CAST Professional 
Publishing. 

Misiaszek, G. W. (2015). Ecopedagogy and citizenship in the age of globalization: Connections between environ­
mental and global citizenship education to save the planet. European Journal of Education, 50(3), 280–292. 
https://doi.org/10.1111/ejed.12138 

Montessori, M. (1970). Come educare il potenziale umano. Garzanti. 
Montessori, M. (2016). Dall’infanzia all’adolescenza. Franco Angeli.  
Mortari, L. (2020). Educazione ecologica. Laterza. 
Mortari, L., & Valbusa, F. (2020). Cura e virtù: Una filosofia dell’educazione all’etica. Studi sulla Formazione, 23(1), 

301–318. https://doi.org/10.13128/ssf­10915 
Nisbet, E. K., Zelenski, J. M., & Murphy, S. A. (2009). The nature relatedness scale: Linking individuals’ connection 

with nature to environmental concern and behavior. Environment and Behavior, 41(5), 715–740. 
https://doi.org/10.1177/0013916508318748 

Næss, A. (1994). Ecosofia: Ecologia, società e stili di vita (E. Recchia, Trans.). RED. 
Næss, A. (1999). The ecofeminism versus deep ecology debate. In N. Witoszek & A. Brennan (Eds.), Philosophical 

dialogues: Arne Næss and the progress of ecophilosophy (pp. 270–273). Rowman & Littlefield. 
Næss, A. (2000). Deep ecology and education: A conversation with Arne Næss. Canadian Journal of Environmental 

Education, 5, 48–62. 
Næss, A. (2015). Introduzione all’ecologia (L. Valera, Ed. & Trans.). ETS. 
Pascucci, M., & Del Savio, S. (2025). Prospettive per il futuro: Esserci per il benessere in natura. In S. Del Savio (Ed.), 

Accogliere l’altro: La relazione come luogo di cura (pp. 97–129). Capponi. 
Sewall, L. (1999). Sight and sensibility: The ecopsychology of perception. J. P. Tarcher/Putnam. 
Strongoli, R. C. (2019). Ecodidattica. Una proposta di educazione ecologica. Ricerche di Pedagogia e Didattica, Journal 

of Theories and Research in Education, 14(3), 221–243. https://doi.org/10.6092/issn.1970­2221/9890  
Vittoria, P. (2008). Pedagogia della terra, pedagogia degli oppressi: dialogo con Moacir Gadotti. Culture della soste­

nibilità, 2(4), 84–96. https://doi.org/10.1400/112746  
World Health Organization. (2001). International classification of functioning, disability and health (ICF). World He­

alth Organization. 
Wilson, E. O. (1984). Biophilia. Harvard University Press. 

98


