Mauro Pascucci

Universita di Valladolid | mauro.pascucci@estudiantes.uva.es
Chiara Gentilozzi,

Universita degli Studi di Macerata | c.gentilozzi@unimc.it

Ecopedagogia per l'inclusione:

fondamenti pedagogici a partire dall’ecosofia di Arne Naess
Ecopedagogy for inclusion:

pedagogical foundations from Arne Nzss’s ecosophy

The current ecological emergency requires a deep pedagogical reflection. This theoretical essay aims to explore the educational implications of a crisis
that is first and foremost ontological and systemic. Arne Naess’s ecosophy is considered a point of reference as it marks the transition from deep ecology
to deep education, i.e. an education in relationships that expand the ego towards an ecological self through processes of identification and self-reali-
sation. In dialogue with the systemic perspective of ecoliteracy and ecodesign (Capra, 2013) and with the distinction between philosophical ecopedagogy
and critical ecopedagogy (Hung, 2023), we propose the construct of ecopedagogy for inclusion: a pedagogy that takes the ecosystemic model as a ref-
erence for designing inclusive contexts. Contributions from special pedagogy are analysed to provide an operational framework for inclusive educational
design (UDL, authentic tasks, ecopedagogical frames), understood as a force that tends towards unity in diversity.

Keywords: ecopedagogy; inclusion; ecosophy; deep education; ecological self.

L'emergenza ecologica in atto richiede una profonda riflessione pedagogica. Il presente saggio, di taglio teorico, intende approfondire le implicazioni
educative di una crisi che & prima di tutto ontologico-sistemica. L'ecosofia di Arne Nass viene considerata come punto di riferimento e letta come pas-
saggio da una deep ecology a una deep education, intesa come educazione alla relazione che amplia I'ego verso un sé ecologico mediante processi di
identificazione e autorealizzazione. Richiamando la prospettiva sistemica di ecoliteracy ed ecodesign (Capra, 2013) e la distinzione tra ecopedagogia fi-
losofica ed ecopedagogia critica (Hung, 2023), proponiamo il costrutto di ecopedagogia per I'inclusione: una pedagogia che assume il modello ecosi-
stemico come riferimento per progettare contesti inclusivi. Vengono analizzati i contributi della pedagogia speciale per fornire una cornice operativa
per la progettazione didattica (UDL, compiti autentici, sfondi ecopedagogici) orientata all’inclusione, intesa come forza che tende all’'unita nella diver-
sita.

Parole chiave: ecopedagogia; inclusione; ecosofia; deep education; sé ecologico.

OPEN a ACCESS Double blind peer review

How to cite this article: Pascucci, M., & Gentilozzi, C. (2025). Ecopedagogia per 'inclusione: fondamenti pedagogici a partire dall’ecosofia
di Arne Naess. Italian Journal of Special Education for Inclusion, Xlll, 2, 92-98. https://doi.org/10.7346/sipes-02-2025-08

Corresponding Author: Mauro Pascucci | mauro.pascucci@estudiantes.uva.es
Received: 15/10/2025| Accepted: 26/11/2025 | Published: 30/12/2025

Italian Journal of Special Education for Inclusion | © Pensa MultiMedia®
ISSN 2282-6041 (on line) | DOI: 10.7346/sipes-02-2025-08

Credit author statement: Mauro Pascucci: paragrafi 1, 2, 3, 4; Chiara Gentilozzi: supervisione scientifica e paragrafo 5.

Italian Journal of Special Education for Inclusion
anno Xlll | n. 2 | dicembre 2025



1. Introduzione

Lemergenza ecologica in corso mette in evidenza la vulnerabilita intrinseca dei sistemi umani e si configura
come la manifestazione di una profonda crisi di natura ontologica. Alla radice di tale crisi vi € una perce-
zione della realta come insieme di molteplici elementi separati gli uni dagli altri, mentre la natura del
reale e tutt’altro che frammentata. La realta puo essere compresa come una fitta trama di interdipendenze
che Capra (2001) definisce “rete della vita”. In questa prospettiva, I'ecologia assume un ruolo centrale, in
guanto disciplina che studia le relazioni tra gli elementi di un ecosistema (Haeckel, 1876) e sollecita un ri-
pensamento complessivo dei modi in cui abitiamo e organizziamo tali relazioni. Occorre dungque un nuovo
sguardo, capace sia di leggere la complessita del reale nell’epoca dell’infosfera (Floridi, 2020), sia di pro-
gettare e realizzare trasformazioni profonde nelle relazioni ecologiche.

Affrontare la vulnerabilita ecologica richiede un approccio educativo basato sulla pedagogia speciale,
intesa come disciplina di confine (Canevaro, 2007), capace di mettere in connessione diversi saperi. Grazie
ad essa, inclusione e giustizia educativa risulteranno caratteristiche intrinseche e spontanee dei sistemi
umani. Il connubio tra pedagogia speciale e approccio sistemico permettera una maturazione sociale e
individuale: si passera da un’identita chiusa ed autoreferenziale a un sé piu ampio ed aperto che Arne
Naess definisce sé ecologico.

Muovendo da tali premesse, il presente contributo intende offrire una riflessione teorica sugli assunti
dell’ecopedagogia, esplorando come l'intreccio tra ecologia e pedagogia — gia evidenziato da Ferrante,
Galimberti e Gambacorti-Passerini (2022) — possa condurre alla definizione di un nuovo paradigma edu-
cativo radicato nella reciprocita, nella cura e nella corresponsabilita. A tal fine & stata condotta una ras-
segna narrativa con ricerca strutturata su Scopus, Web of Science ed ERIC (1990-2025) attraverso query
sui campi titolo/abstract/parole-chiave che hanno combinato ecopedagogy/ecosophy/deep ecology, eco-
literacy/ecodesign e Universal Design for Learning, selezionando contributi peer-reviewed e monografie
autorevoli, includendo classici pertinenti ed escludendo testi divulgativi o privi di ancoraggio pedagogico.

2. Il contributo di Arne Naess tra ecologia profonda ed ecosofia

Nel quadro finora presentato, ad Arne Naess viene riconosciuto un ruolo centrale. Il filosofo norvegese
ha delineato i principi guida di una nuova visione del mondo, elaborata nell'ambito del movimento del-
I'ecologia profonda.

Nella visione di Naess, la crisi che viviamo € innanzitutto di natura ontologica e nasce da un modo ri-
duttivo di percepire la realta. Un modo di percepire gli enti come separati crea una visione della realta di-
storta, che non considera le relazioni intrinseche tra i vari elementi. Naess introduce il concetto di ontologia
della Gestalt per proporre I'idea che non esiste un soggetto esterno alla realta che osserva oggetti isolati
e isolabili. Il filosofo afferma che enti diversi fanno parte dello stesso campo relazionale totale, in cui si
stabiliscono relazioni di interdipendenza, tanto che il campo puo essere inteso come un’unita. In que-
st’ottica, i vari enti, uomo incluso, possono essere considerati come nodi in una rete di relazioni costitutive,
in cui “tutto dipende da tutto” (Naess, 1994, p. 35).

Una tale visione della realta richiede un nuovo modello di identita: I'idea di un ego epistemico chiuso
non & adeguata a un modello di realta relazionale. E necessaria una nuova configurazione identitaria che
includa l'alterita al suo interno, ossia un sé piu evoluto che Naess definisce sé ecologico. Il sé ecologico
rappresenta un ampliamento dell’ego, un sé allargato e approfondito che include anche gli elementi na-
turali e le relazioni che si stabiliscono con essi. Tuttavia & importante sottolineare che la sua visione & “in-
compatibile con un tipo di olismo che distrugge I'individualita” (Naess, 1999, p. 272). L'individualita non
va soppressa, bensi arricchita e allargata attraverso il riconoscimento della propria interconnessione con
I'alterita naturale, in un processo che Naess (1994) chiama identificazione.

Strettamente collegata all’'identificazione c’é I'idea di autorealizzazione, principio ultimo di tutta I'eco-
sofia. Lautorealizzazione comporta una profonda autoconsapevolezza: significa comprendere e realizzare

93



la propria natura. Secondo Naess (2015) “qualunque forma di vita ha la propria natura, che determina
quale tipo di vita puo darle massima soddisfazione” (p. 125). Inoltre, egli afferma che “viene impedita la
nostra autorealizzazione se l'autorealizzazione degli altri, con i quali ci identifichiamo, € ostacolata” (Neess,
2015, p. 106). Lautorealizzazione non & mai un percorso isolato, chiuso nell’individuo, bensi un processo
relazionale che implica la co-realizzazione con la pluralita del vivente.

Questo allargamento del sé rende superflue prescrizioni e imposizioni: se includiamo la natura nel sé,
atteggiamenti di rispetto e di cura emergeranno spontaneamente. Ne deriva una nuova postura esisten-
ziale che deve essere trasformata in chiare indicazioni pedagogiche per realizzare un cambiamento di pa-
radigma cosi profondo. L'educazione svolgera un ruolo determinante per accompagnare l'essere umano
in questa riformulazione dell’idea di sé. Una riformulazione che, a partire da un processo di identificazione,
generera un’inclusione autentica e spontanea.

3. Deep ecology, deep education ed ecopedagogia

Leducazione, nella visione ecosofica, offre una duplice possibilita: pud portare a un irrigidimento dell’ego
oppure, al contrario, a un suo allargamento verso un sé ecologico (Naess, 2000). Leducazione in ecosofia
non consiste nell’aggiungere contenuti ambientali, ma nel trasformare il modo in cui percepiamo e con-
figuriamo la realta. Lintento e quello di superare il paradigma meccanicistico-antropocentrico a favore
di una visione sistemica fondata su relazioni e interconnessioni (Naess, 2000). In questa prospettiva, la
deep education pu0 essere intesa come un processo situato e agito, che “dovrebbe consistere essa stessa
in azioni” (Naess, 2000, p. 60). Si tratta di un’educazione al sé ecologico in cui la relazione diretta con il
mondo si presenta come esperienza spontanea anche nel quotidiano scolastico (Naess, 2000).

Vedere e riconoscere i bisogni dell’altro, non umano compreso, € il primo passo per prendere coscienza
dei legami profondi che ci uniscono. Ne deriva I'invito che Naass (2000) rivolge agli educatori a insegnare
ad “apprezzare le esperienze folli spontanee” (p. 54) che spesso passano inosservate. Il ruolo dell’inse-
gnante € proprio questo: portare |'attenzione al mondo naturale che altrimenti passerebbe inosservato,
cosi da stabilire autentiche relazioni ecologiche. Il filosofo afferma con decisione: “lo chiamo gli insegnanti
che si comportano in questo modo: guru della natura” (Naess, 2000, p. 54).

| processi percettivi acquisiscono un ruolo centrale nel percorso di inclusione. Il sé egoico matura verso
il sé ecologico attraverso specifiche pratiche ecopsicologiche che potenziano I'attenzione alle intercon-
nessioni, tipiche delle relazioni ecologiche (Sewall, 1999; Bragg, 1996; LaChapelle, 1991; Danon, 2019).

Fritjof Capra (2013) propone una sistematizzazione coerente con tale impostazione, elaborando i con-
cetti di ecoliteracy ed ecodesign. Uecoliteracy, o alfabetizzazione ecologica, consiste nella piena “com-
prensione dei principi organizzativi che gli ecosistemi hanno sviluppato per sostenere la rete della vita”
(Capra, 2013, p. 207). L'autore suggerisce di andare oltre I'idea di sostenibilita verso il criterio generale di
“non interferire con I'abilita intrinseca della natura di sostenere la vita” (Capra, 2013, p. 202). Risulta ne-
cessario il passaggio all’ecodesign, inteso come possibilita di riprogettare tecnologie e istituzioni sociali,
integrando scopi umani con i modelli e i flussi del mondo naturale, affinché il design rifletta i principi or-
ganizzativi della vita (Capra, 2013). In educazione cio implica un apprendimento nel mondo reale (orti e
giardini scolastici), compiti autentici, curricoli integrati attorno a nuclei di senso. Ne discende anche un’an-
tropologia formativa che integra emozione e cognizione, riconoscendo che senza sicurezza emotiva “la
percezione degli schemi e la prima a perdersi” (Capra, 2013, p. 214). Secondo l'autore, inoltre, “la diversita
assicura resilienza... la vita ha conquistato il pianeta non con il combattimento ma con il fare rete” (Capra,
2013, p. 207).

Un contributo interessante e quello di Biesta (2020) che distingue tra qualificazione, socializzazione e
soggettivazione. Secondo l'autore, la soggettivazione ¢ il livello di educazione piu profondo che consiste
nella formazione di un soggetto maturo capace di analisi critica, di responsabilita e di comportamenti
liberi e giusti. “La soggettivazione riguarda piuttosto la liberta qualificata, ovvero la liberta integralmente
connessa alla nostra esistenza come soggetti” (Biesta, 2020, p. 96). La soggettivazione & sempre in rela-

94



zione con altri viventi e con un ambiente fisico che ci sostiene come rete complessa nella quale viviamo
(Biesta, 2020). Lo slogan “Subjectification: Be a Self!” (Biesta, 2020, p. 93) esprime chiaramente il nesso
con un’educazione profonda del sé.

La deep education presenta notevoli affinita con il movimento ecopedagogico. Lecopedagogia nasce
e si sviluppa dalla pedagogia critica di Freire (1971), secondo cui 'educazione & pratica di liberazione. Gu-
tiérrez e Prado sviluppano questa prospettiva verso I'etica della Terra e la cittadinanza planetaria, per cui
I'obiettivo dell’educazione diventa quello di formare soggetti capaci di leggere le ingiustizie eco-sociali e
di prendersi cura dei contesti naturali e di vita quotidiana (Gutiérrez & Prado, 2000). Su questa scia, Ga-
dotti (2000) introduce la pedagogia della Terra. Secondo l'autore, comprendere I'umano richiede di com-
prendere la Terra; inoltre, la liberazione di quest’ultima coincide con I'emancipazione umana (Gadotti,
2000; Vittoria, 2008).

Lecopedagogia non & dunque una disciplina in piu, ma un orientamento trasformativo: “non solo un’al-
tra pedagogia... bensi un nuovo modello di civilta sostenibile che implica cambiamenti economici, sociali
e culturali” (Antunes & Gadotti, 2006, p. 136). In coerenza, Kahn (2008) la definisce “pedagogia di libera-
zione totale per sostenere la vita” (p. 11), mentre Misiaszek (2015) insiste su azioni trasformative che ri-
velino le connessioni socio-ambientali dell’oppressione e che si distinguano dalle versioni addomesticate
dell’educazione allo sviluppo sostenibile (Misiaszek, 2015).

Hung (2023) considera I'ecopedagogia come un nuovo paradigma educativo articolato in due orienta-
menti: ecopedagogia filosofica ed ecopedagogia critica. La prima fornisce le basi etico-ontologiche e si
fonda sull’ecosofia di Arne Naess e sull’ecofilia. Quest’ultima rappresenta I'evoluzione della biofilia (Wilson,
1984) e puo essere intesa come la disposizione affettiva che lega persone, luoghi e viventi. Lecopedagogia
critica, di stampo freiriano, caratterizza politicamente ed economicamente I'educazione ecologica, met-
tendo al centro i temi dell’eco-giustizia, della cittadinanza planetaria e dei cambiamenti istituzionali (Hung,
2023). | due orientamenti, insieme, fondano il paradigma ecopedagogico, un nuovo approccio in grado
di orientare nuove pratiche educative che tengono insieme differenza, relazione e cura.

Possiamo affermare che I'ecopedagogia coniuga I'educazione del sé, la critica delle strutture socio-
economiche e la progettazione sistemica (ecodesign). Essa richiede una nuova postura educativa che, a
partire dalla rieducazione percettiva e dal senso di meraviglia, includa I'altro all’interno del sé. Lecope-
dagogia, in coerenza con il modello ecologico, da un lato valorizza la diversita, considerandola risorsa evo-
lutiva, dall’altro ripensa curricoli, ambienti e comunita di apprendimento secondo i principi organizzativi
della vita.

4. Verso un’ecopedagogia per l'inclusione: 'unita nella diversita

Linclusione, in ecopedagogia, rappresenta il principio che permette di realizzare “I'unita nella diversita”
(Naess, 2015); essa, in senso naessiano, puo essere considerata come la tendenza della comunita di ap-
prendimento a valorizzare le differenze che concorrono alla piena autorealizzazione di ciascuno e della
collettivita. Nella formazione del sé ecologico, grazie all’identificazione, vi € una vera e propria inclusione
dell’altro nel sé e, in questo senso, I'inclusione diventa il nucleo fondante dell’ecopedagogia. Nella pro-
spettiva ecosofica di Arne Neess, I'autorealizzazione, ovvero la realizzazione della propria natura, € un
processo relazionale in cui la persona fiorisce nella co-appartenenza a contesti e comunita. L'impianto
bio-psico-sociale dell'ICF (WHO, 2001) rende operativa questa visione in ambito educativo. Il concetto di
funzionamento, introdotto dall’ICF, puo essere inteso come |'esito dinamico di attivita, partecipazione e
fattori ambientali e rende visibili le condizioni relazionali che abilitano o inibiscono l'autorealizzazione.
Se consideriamo la comunita di apprendimento come un sistema vivente (Capra, 2013), allora realizze-
remo una progettazione educativa realmente inclusiva. Una progettazione che agisce su barriere e facili-
tatori ambientali con il fine ultimo di ridurre il divario tra le potenzialita e le prestazioni, tra le capacita
ancora inespresse e le reali performance. U Universal Design for Learning (Meyer, Rose & Gordon, 2014)
converge con questa prospettiva in quanto sollecita a progettare, fin dall’inizio, ambienti flessibili in grado

95



di stimolare i discenti con varie modalita di coinvolgimento. In entrambi i casi, il punto di partenza non &
la standardizzazione, ma la variabilita: non si chiede agli individui di adattarsi al contesto, perché & il con-
testo ad adattarsi alle diverse modalita di funzionamento. Le ricerche empiriche confermano che i contesti
naturali, guando integrati nelle esperienze educative, stimolano apprendimenti autentici, iniziativa per-
sonale e relazioni piu paritarie (Kelly et al., 2022). Anche brevi contatti con la natura hanno effetti benefici
sull'attenzione (Faber Taylor & Kuo, 2009) e sul benessere mentale, come evidenziato dalla Attention Re-
storation Theory (Kaplan & Kaplan, 1989).

Due principi della deep ecology sostengono un’idea ecosistemica di inclusione. Il principio dell’'eguali-
tarismo biosferico secondo cui ogni forma di vita possiede valore intrinseco e pari diritto all’autorealizza-
zione implica, per analogia, che in una comunita di apprendimento ciascuno € chiamato a fiorire secondo
la propria natura (Naess, 2015). Inoltre, secondo l'ecologia profonda, la diversita € una condizione di salute
dei sistemi, difatti gli ecosistemi prosperano coltivando varieta senza gerarchie; analogamente, contesti
educativi inclusivi sono invitati a sostenere le differenze, considerandole fonte di arricchimento.

Come gli ecosistemi biodiversi, classi eterogenee (stili cognitivi, lingue, corpi, culture) sono piu creative,
adattive e resilienti (Ferrante, Galimberti & Gambacorti-Passerini, 2022). Linclusione € principio etico e
indicatore di buon funzionamento in quanto le differenze ampliano soluzioni e saperi e cio ricorda che
I'autorealizzazione della comunita coincide sempre con quella dei suoi membri (Naess, 2015).

Nel panorama italiano & possibile rintracciare un dialogo particolarmente fertile tra ecopedagogia e
pedagogia speciale. Bianchi (2021), in una lettura ecofemminista, riconosce in Rachel Carson la madre
dell’lambientalismo contemporaneo: il “senso di meraviglia” che Carson (2020) propone rappresenta uno
strumento cognitivo ed etico che rende significative le relazioni con la natura e apre alla responsabilita.
A tale visione risuona profondamente il pensiero di Maria Montessori: la sua educazione cosmica propone
gia una lettura sistemica del reale, fondata sull’idea che “tutte le cose fanno parte dell’'universo e sono
connesse tra di loro per formare un tutto unico” (Montessori, 1970, p. 19) e che “stabilire i rapporti tra
le cose significa dare conoscenza” (Montessori, 2016, p. 114). La metafora della tela montessoriana, in
cui ogni parte & un ricamo di un tessuto pil ampio, converge con la “rete della vita” di Capra (2001): co-
noscere significa percepire le connessioni, non accumulare dettagli.

Accanto a queste visioni, si colloca una seconda matrice di tipo etico-pedagogico di Luigina Mortari,
fondata sull’etica della cura. L'autrice intende la cura come fenomeno originario dell’esistenza e come
orizzonte dell’educazione (Mortari, 2020) ed in tale prospettiva I'inclusione si configura come pratica di
responsabilita nei confronti del vivente, un gesto che fa fiorire vite (Mortari & Valbusa, 2020). Uno sguardo
simile emerge anche in Benetton (2018) che attribuisce all'ambiente un ruolo attivo nel processo educa-
tivo, fino a considerarlo come co-educatore. | luoghi infatti non sono neutri, sono interlocutori che susci-
tano reazioni, che orientano i comportamenti e rendono percepibile la relazione tra sé e il mondo. Dunque
dall’esperienza concreta dei luoghi nasce una coscienza ecologica capace di orientare azioni giuste e so-
stenibili, una forma di consapevolezza ecologica radicata nell’esperienza vissuta. Le ricerche piu recenti
confermano operativamente questa visione ecopedagogica dell’'inclusione. Bortolotti et al. (2020) e Stron-
goli (2019) descrivono gli ambienti naturali come “luoghi privilegiati d’apprendimento cooperativo e per-
sonalizzato” (Bortolotti et al., 2020, p. 419), che permettono di stimolare le capacita di ogni bambino,
stimolando solidarieta e cooperazione. Pascucci e Del Savio (2025), in uno studio sul sé ecologico, analiz-
zano il costrutto della Nature Relatedness (Nisbet, Zelenski, & Murphy, 2009) e mostrano che docenti con
un piu alto senso di connessione con la natura riportano livelli piu bassi di burnout (r =—0,135). Cio induce
a riflettere sull'importanza di introdurre attivita in natura rigenerative che favoriscono apprendimento e
benessere dell’intera comunita educativa.

5. Conclusioni e prospettive future

Questo contributo mostra come l'ecosofia di Naess, riletta in chiave di deep education, offra alla pedagogia
speciale un lessico ontologico ed etico in grado di riconfigurare I'inclusione non come dispositivo com-

96



pensativo, ma come principio generativo dei contesti educativi. Alla radice dell’esclusione infatti vi € una
percezione egocentrata e frammentata della realta, che produce una vulnerabilita strutturale nei sistemi
umani. Contrastare tale fragilita richiede la formazione di un sé ecologico che, sul piano progettuale, con-
siste nell'adozione degli ecosistemi naturali come modello organizzativo (ecodesign). In questa cornice,
I'inclusione non e un aggiustamento a posteriori, ma la proprieta centrale dei contesti che promuovono
interdipendenza e relazioni ecologiche. | contesti educativi devono essere orientati alla realizzazione della
natura di ciascuno e della comunita, nella consapevolezza che ogni essere ha diritto a manifestarsi e rea-
lizzarsi per quello che e.

Lecopedagogia filosofica (Hung, 2023), di stampo naessiano, propone il superamento di un ego auto-
centrato verso un’identita relazionale: il sé ecologico. Traducendo in termini pedagogici la proposta di
Naess, cio significa privilegiare pratiche percettive (Sewall, 1999) ed esperienziali (Danon, 2019) fondate
sul senso di meraviglia (Carson, 2020) e sull’attenzione verso il vivente. 'ecopedagogia critica (Hung,
2023), sviluppata a partire dalla tradizione freiriana, fornisce a questa trasformazione interiore una valenza
allo stesso tempo etica, sociale e politica. La pedagogia della Terra (Gadotti, 2000) diventa un’ecopeda-
gogia (Gutiérrez & Prado, 2000) capace di sollecitare una liberazione personale e planetaria.

Dal dialogo tra ecologia, ecosofia e pedagogia speciale nasce un orientamento pedagogico: I'ecope-
dagogia per I'inclusione. Elemento centrale di questo approccio & la progettazione di sistemi educativi
intrinsecamente inclusivi. | costrutti di Universal Design for Learning e di ICF permettono di tradurre il
linguaggio ecopedagogico in progettazioni educative che riconoscono e valorizzano la biodiversita della
comunita di apprendimento. In piena coerenza con il principio ecologico del valore intrinseco di tutti gli
esseri, I'ecopedagogia per l'inclusione ritiene che i sistemi educativi debbano essere orientati all’auto-
realizzazione di comunita e individui che le compongono. Leducatore, in questa cornice, diventa un faci-
litatore che costruisce veri e propri ecosistemi relazionali. E colui che tutela e valorizza la diversita come
caratteristica intrinseca di un sistema resiliente.

La tematica proposta va certamente approfondita con adeguate ricerche scientifiche. In particolare si
ritiene interessante approfondire il tema dell’educazione percettiva che porta alla formazione del sé eco-
logico. Inoltre, sembra importante indagare gli effetti ecopedagogici sulla partecipazione e sul benessere,
come suggerito dai primi studi sulla Nature Relatedness.

Educare secondo la prospettiva dell’ecopedagogia per I'inclusione significa progettare condizioni in
cui la diversita non venga semplicemente tollerata, ma intesa come condizione generativa della comunita.
Condizione che orienta la comunita verso la resilienza e 'autorealizzazione.

In conclusione, I'inclusione non ¢ il fine dell’educazione, ma il suo modo piu autentico di esistere.

Riferimenti bibliografici

Antunes, A., & Gadotti, M. (2006). Ecopedagogy as the appropriate pedagogy to the Earth Charter process. In P. B.
Corcoran, M. Vilela, & A. Roerink (Eds.), The Earth Charter in action: Toward sustainable development (pp. 135—
137). KIT Publishers.

Benetton, M. (2018). Diffondere la cultura della sostenibilita: Ecopedagogia a scuola fra vecchi e nuovi paradigmi
educativi. Pedagogia Oggi, 16(1), 291-306. https://doi.org/10.7346/P0-012018-19

Bianchi, B. (2021). Ecopedagogia. Il senso della meraviglia, nella riflessione femminile. Marotta e Cafiero.

Biesta, G. (2020). Risking ourselves in education: Qualification, socialization, and subjectification revisited. Educa-
tional Theory, 70(1), 89—104. https://doi.org/10.1111/edth.12411

Bortolotti, A., Schenetti, M., & Telese, V. (2020). L'Outdoor Education come possibile approccio inclusivo. Italian
Journal of Special Education for Inclusion, 8(1), 417-433. https://doi.org/10.7346/sipes-01-2020-29

Bragg, E. A. (1996). Towards ecological self: Deep ecology meets constructionist self-theory. Journal of Environmental
Psychology, 16(2), 93—108. https://doi.org/10.1006/jevp.1996.0008

Canevaro, A. (ed.). (2007). L’integrazione scolastica degli alunni con disabilita: Trent’anni di inclusione nella scuola
italiana. Erickson.

Capra, F. (2001). La rete della vita (C. Capararo, Trans.). Rizzoli.

97



Capra, F. (2013). Deep ecology: Educational possibilities for the twenty-first century. The NAMTA Journal, 38(1),
201-216.

Carson, R. (2020). Brevi lezioni di meraviglia: Elogio della natura per genitori e figli (M. Falconetti, Trans.). Aboca.

Danon, M. (2019). “From Ego to Eco”: The contribution of Ecopsychology to the management of the contemporary
environmental crisis. Visions for Sustainability, (12), 31-40. https://doi.org/10.13135/2384-8677/3261

Faber Taylor, A., & Kuo, F. E. (2009). Children with attention deficits concentrate better after a walk in the park.
Journal of Attention Disorders, 12(5), 402—409. https://doi.org/10.1177/1087054708323000

Ferrante, A., Galimberti, A., & Gambacorti-Passerini, M. B. (2022). Ecologie della formazione: Inclusione, disagio,
lavoro. Franco Angeli.

Floridi, L. (2020). Pensare l'infosfera: La filosofia come design concettuale. Raffaello Cortina.

Freire, P. (1971). La pedagogia degli oppressi (L. Bimbi, Trans.). Mondadori.

Gadotti, M. (2000). Pedagogia da Terra. Peirépolis.

Gutiérrez, F., & Prado, C. (2000). Ecopedagogia e cittadinanza planetaria. EMI.

Haeckel, E. (1876). The history of creation (E. Ray Lankester, Trans.). Henry S. King.

Hung, R. (2023). Ecopedagogy: Retrospect and prospect. Journal of East China Normal University (Educational Scien-
ces), 41(12), 26-33. https://doi.org/10.16382/j.cnki.1000-5560.2023.12.003

Kahn, R. (2008). From education for sustainable development to ecopedagogy: Sustaining capitalism or sustaining
life? Green Theory & Praxis: The Journal of Ecopedagogy, 4(1), 1-14. https://doi.org/10.3903/gtp.2008.1.2

Kaplan, R., & Kaplan, S. (1989). The experience of nature: A psychological perspective. Cambridge University Press.

Kelly, O., Buckley, K., Lieberman, L. J., & Arndt, K. (2022). Universal design for learning — A framework for inclusion
in outdoor learning. Journal of Outdoor and Environmental Education, 25, 75-89. https://doi.org/-
10.1007/s42322-022-00096-z

LaChapelle, D. (1991). Educating for deep ecology. Journal of Experiential Education, 14(3), 18-22. https://-
doi.org/10.1177/105382599101400305

Meyer, A., Rose, D. H., & Gordon, D. (2014). Universal Design for Learning: Theory and practice. CAST Professional
Publishing.

Misiaszek, G. W. (2015). Ecopedagogy and citizenship in the age of globalization: Connections between environ-
mental and global citizenship education to save the planet. European Journal of Education, 50(3), 280-292.
https://doi.org/10.1111/ejed.12138

Montessori, M. (1970). Come educare il potenziale umano. Garzanti.

Montessori, M. (2016). Dall’infanzia all’‘adolescenza. Franco Angeli.

Mortari, L. (2020). Educazione ecologica. Laterza.

Mortari, L., & Valbusa, F. (2020). Cura e virtu: Una filosofia dell’'educazione all’etica. Studi sulla Formazione, 23(1),
301-318. https://doi.org/10.13128/ssf-10915

Nisbet, E. K., Zelenski, J. M., & Murphy, S. A. (2009). The nature relatedness scale: Linking individuals’ connection
with nature to environmental concern and behavior. Environment and Behavior, 41(5), 715-740.
https://doi.org/10.1177/0013916508318748

Naess, A. (1994). Ecosofia: Ecologia, societa e stili di vita (E. Recchia, Trans.). RED.

Naess, A. (1999). The ecofeminism versus deep ecology debate. In N. Witoszek & A. Brennan (Eds.), Philosophical
dialogues: Arne Neess and the progress of ecophilosophy (pp. 270-273). Rowman & Littlefield.

Naess, A. (2000). Deep ecology and education: A conversation with Arne Naess. Canadian Journal of Environmental
Education, 5, 48-62.

Naess, A. (2015). Introduzione all’ecologia (L. Valera, Ed. & Trans.). ETS.

Pascucci, M., & Del Savio, S. (2025). Prospettive per il futuro: Esserci per il benessere in natura. In S. Del Savio (Ed.),
Accogliere I'altro: La relazione come luogo di cura (pp. 97-129). Capponi.

Sewall, L. (1999). Sight and sensibility: The ecopsychology of perception. J. P. Tarcher/Putnam.

Strongoli, R. C. (2019). Ecodidattica. Una proposta di educazione ecologica. Ricerche di Pedagogia e Didattica, Journal
of Theories and Research in Education, 14(3), 221-243. https://doi.org/10.6092/issn.1970-2221/9890

Vittoria, P. (2008). Pedagogia della terra, pedagogia degli oppressi: dialogo con Moacir Gadotti. Culture della soste-
nibilita, 2(4), 84-96. https://doi.org/10.1400/112746

World Health Organization. (2001). International classification of functioning, disability and health (ICF). World He-
alth Organization.

Wilson, E. O. (1984). Biophilia. Harvard University Press.

98



