
ABSTRACT 
The article presents a Teacher Professional Development Research conducted between 2023 and 2025 in nine vocational 
schools in Milan, focused on the use of philosophical practices as a formative and transformative dispositif. The research 
methodology hybridised clinic of education and operational epistemology. The mixed and parallel groups of teachers 
and students were configured as communities of thought, in-between spaces in which to negotiate perspectives of the 
world, generating mutual horizons in which to construct narrative identities. The process, supported by material 
mediators, has transformed school practices by regaining the educational vocation of the scholé: time freed from the 
things and urgencies of the world in order to think, manipulate and transform them. 
 
Il contributo presenta una ricerca-formazione condotta tra il 2023 e il 2025 in nove CFP milanesi, centrata sull’impiego 
delle pratiche filosofiche come dispositivo formativo e trasformativo, ibridando a livello metodologico clinica della for-
mazione ed epistemologia operativa. I gruppi misti e paralleli di docenti e studenti si sono configurati come comunità 
di pensiero, spazi in-between in cui negoziare visioni del mondo, generando orizzonti comuni in cui poter costruire 
identità narrative. Il processo, sostenuto da mediatori materiali, ha trasformato le pratiche scolastiche recuperando il 
mandato educativo della scholé: tempo liberato dalle cose e dalle urgenze del mondo per poterle pensare, manipolare e 
trasformare. 
 

KEYWORDS 
Philosophical Practices; Teacher Professional Development Research; Community of Thought;  

Operational Epistemology; Clinic of Education 
Pratiche filosofiche; Ricerca-formazione; Comunità di pensiero; Epistemologia operativa; Clinica della formazione

Citation: Facciocchi, M. (2025). Pratiche filosofiche per cambiare la scuola. Costruire identità narrative attraverso comunità di 
pensiero. Cultura pedagogica e scenari educativi, 3(2), 129-135. https://doi.org/10.7347/spgs-02-2025-14. 
  
Corresponding Author: Monica Facciocchi | monica.facciocchi@unimib.it 
 
Journal Homepage: https://ojs.pensamultimedia.it/index.php/sipeges 
 
Pensa MultiMedia: ISSN: 2975-0113 • DOI: 10.7347/spgs-02-2025-14 
 
Received: 12/10/2025 | Accepted: 17/11/2025 | Published: 30/12/2025

Monica Facciocchi 
Università degli Studi di Milano-Bicocca, monica.facciocchi@unimib.it

Double blind peer review

Pratiche filosofiche per cambiare la scuola. 
Costruire identità narrative attraverso comunità di pensiero  

Philosophical practices to change schools. 
Constructing narrative identities through communities of thought

Volume 3 | n. 2 | dicembre 2025



1. Pratiche filosofiche nei Centri di Formazione Professionale 
 

L’esperienza di cui si vuole offrire testimonianza in questa sede è quella di un progetto triennale di ricerca-
formazione (Asquini, 2018) realizzatosi attraverso nove Centri di Formazione Professionale (CFP) del-
l’azienda Afol Metropolitana1. L’intenzionalità della progettazione nasce in stato embrionale in seno al 
direttivo Afol che, nell’anno 2022, si rivolge al Centro Studi Riccardo Massa (CSRM) per sviluppare la 
messa a terra e in forma di ciò che fino a quel momento era un’idea, una sensibilità, un desiderio, un’aspi-
razione: dare voce e protagonismo agli studenti e alle studentesse “ai margini”2, per poterli – i margini – 
in qualche modo flessibilizzare e assottigliare, per poterci guardare attraverso, verso la società più ampia e 
oltre, verso il futuro. Per procedere su questa via il proposito del direttivo Afol era quello di introdurre dei 
moduli filosofici nei CFP: già questa premessa risulta essere particolarmente sfidante e al contempo rivo-
luzionaria, considerato che agli studenti di questo genere di scuole è chiesto di fare, produrre, agire, usare 
le mani più che la testa, il pensiero, la riflessione.  

La proposta del CSRM si è addensata nella co-progettazione con Afol di una ricerca-formazione dal ti-
tolo Imparare a posizionarsi per riaprire il futuro incardinata sulla proposta di due moduli3 di Pratiche Fi-
losofiche agli e alle adolescenti: uno centrato sulla generazione di una riflessività attorno al proprio 
posizionamento nei campi di conoscenza del mondo, a come quello stesso posizionamento contribuisca a 
istituzionalizzare tali campi, a dare per scontate le loro regole, e a come ci si adatti a essi inconsapevolmente, 
incorporandoli nei propri habitus (Bourdieu, 1988); un secondo modulo volto a recuperare il valore pe-
dagogico della divergenza (Tolomelli, 2022) come possibilità di costruire nuovi intrecci esistenziali a partire 
da una conversione delle sguardo sulle cose della vita, da un suo ribaltamento che, senza smarrirsi in un’an-
gosciante disorientamento, potesse riuscire a costruire coordinate per l’apertura verso un futuro possibile 
in cui sperimentare variazioni immaginative dell’identità (Ricoeur, 1986, p. 91).  

Tali moduli sono stati co-condotti da un docente di sede e da un formatore del CSRM4 e si sono in-
centrati sulla proposta di Pratiche Filosofiche, in questi termini, vicine al movimento della Philosophy for 
Children (P4C), così come inizialmente pensata da Lipman (1976) e portata avanti dagli studiosi appar-
tenenti alla cosiddetta “seconda generazione”5 ossia come dei dispositivi di pratiche volte a: sviluppare il 
pensiero critico in stretto rapporto con le istanze ambientali e contestuali quotidianamente esperite; mettere 
in luce i meccanismi di potere caratteristici di determinati dispositivi; superamento della logica trasmissiva 
del sapere e dell’idea che i più giovani non siano abbastanza “maturi” per veicolare un sapere sul mondo 
egualmente valido, legittimo e significativo di quello del mondo adulto. 

Parallelamente all’esperienza a scuola è stato costruito un percorso di supervisione pedagogica per gli/le 
insegnanti delle nove sedi coinvolti/e nel progetto (uno per sede), attraverso cui l’esperienza vissuta sul 
campo, a scuola e durante i moduli delle Pratiche Filosofiche, potesse essere messa sul tavolo della riflessione 
condivisa non tanto nei suoi contenuti, quanto estraendone le significazioni (Quaglino, 2011), traducen-

1 I CFP coinvolti nella ricerca sono stati quelli di Cesate, Cologno Monzese, Cormano, Melegnano, Pieve Emanuele, Milano, 
Rozzano, San Donato Milanese, Sesto San Giovanni. Gli indirizzi interessati sono stati quelli di acconciatura, estetica, 
impianti elettrici, informatica, moda, meccanica, turismo, cucina e sala bar. 

2 Con il termine “ai margini” ci si riferisce a minori stranieri, con bisogni educativi speciali (BES), provenienti da contesti 
territoriali caratterizzati da criminalità e scarse opportunità formative, soffocati da un destino esistenziale percepito come 
immodificabile. Minori, in questo senso, che faticano a essere protagonisti delle proprie storie di vita e formazione.

3 Ogni modulo composto da quattro incontri della durata di due ore, durante orario mattutino oppure pomeridiano. Tempi 
e spazi da dedicare agli incontri sono stati progettati dal docente e dal formatore CSRM di sede, negoziati con il responsabile 
del CFP locale e considerando le specificità del gruppo di studenti/esse a cui il percorso di Pratiche Filosofiche si rivolgeva. 

4 Durante l’ultima annualità si è promosso l’affiancamento al docente “formato” alle Pratiche Filosofiche di un collega 
interessato al progetto che potesse incarnare il ruolo di osservatore, con il fine di sostituire – conclusosi il percorso di ricerca 
– la funzione critica e riflessiva esercitata dal formatore CSRM di sede, divenendo co-conduttore e critical friend (Carlson, 
2015).

5 Ricordiamo in questa sede solo i nomi di alcuni di essi, particolarmente rilevanti per il versante educativo e la declinazione 
comunitaria, democratica ed emancipante delle P4C: Phil Cam, David Kennedy e Walter Kohan.

130

Volume 3 | n. 2 | dicembre 2025 | pp. 129-135



done i processi ed evidenziando i reticoli di connessioni delle proprie storie di formazione con quelle 
attuali, del sé insegnante e degli studenti (Massa, 1992; Palma, 2017). Tali momenti di supervisione, con-
dotti da due membri del CSRM, si sono svolti sempre in gruppo, in un tempo separato da quello scolastico, 
e sono stati orientati a evidenziare elementi dell’esperienza di Pratiche Filosofiche utili alla trasformazione 
non solo della propria professionalità insegnante ma anche del dispositivo scolastico più ampio in cui essa 
si trovava inserita. 

Il progetto, nato nei termini di una sperimentazione di un solo anno, si è poi sviluppato in itinere in 
due altre annualità che hanno visto il/la docente di sede, inizialmente più sullo sfondo e in posizione di 
osservatore dei momenti di Pratiche Filosofiche a scuola, assumere progressivamente la co-progettazione 
delle esperienze da proporre e l’acquisizione di una conduzione “in prima linea” o, meglio, una presenza 
diversa fra i ragazzi e le ragazze, nel cerchio di riflessione, nella facilitazione del lavoro in gruppi oppure 
delle produzioni individuali. In questi termini, il formatore del CSRM si è man mano “lateralizzato”, tran-
sitando da una conduzione piena all’affiancamento, sino a divenire una presenza “dietro le quinte” della 
scena educativa, con un ruolo di consulenza e supervisione, lasciando, alla fine dell’ultimo anno, il timone 
dell’esperienza direttamente nelle mani dell’insegnante.  

Così come gli incontri a scuola, anche quelli di supervisione di gruppo degli insegnanti hanno seguito 
un percorso di trasformazione, progressiva modificazione e ampliamento degli oggetti portati all’attenzione 
negli incontri da parte dei e delle docenti: da un focus maggiormente centrato sulla costruzione e sul rap-
porto con i contenuti dell’esperienza (materiali, argomenti, attività), a tutto il portato di strategie, posture, 
corpi, sguardi che influenzava la costruzione del setting in termini di prefigurazione e nel mentre lo si vi-
veva, giungendo come ultimo step al tentativo di fare proprio quanto appreso, riconnettendolo alle atti-
tudini, passioni, storie di formazione personali. Non pensiamo, tuttavia, in questo senso, a un percorso 
lineare e omogeneo: l’attraversamento dei livelli di riflessività è avvenuto per ognuno attraverso modalità 
e tempi diversi, tramite ricorsività, soste, resistenze e, non da ultimo, abbandoni. 

Possiamo dunque intuire come siano venute a crearsi due parallele comunità di pensiero (Michelini, 
2016) – una di secondo livello, tra docenti, e una di primo livello, tra docenti, formatori e studenti – tra-
mite un percorso di doppio apprendistato (Wenger, 2006): uno dedicato agli studenti e uno per i docenti, 
in cui la pratica e gli habitus espressi sono divenuti oggetto di un’indagine attenta, volta a coglierne l’am-
biguità e la polisemia. Si è così tentato, con Bourdieu (1988), di praticare quella riflessione autentica, 
composta dal tentativo di “oggettivare il soggetto dell’oggettivazione” (Ivi, p. 18), esplicitando le condizioni 
sociali dalle quali il soggetto prende le mosse nella costruzione dell’oggetto di ricerca e riflessione comune.  

 
 

2. Indicazioni metodologiche: epistemologia operativa e clinica della formazione 
 

Il percorso di Pratiche Filosofiche ha visto durante le tre annualità il coinvolgimento un totale di circa 
440 studenti/esse, 18 insegnanti e 11 formatori CSRM. Gli incontri nelle singole sedi sono stati calenda-
rizzati prevalentemente nel periodo tra febbraio e maggio con appuntamenti a cadenza settimanale e un 
incontro mensile di supervisione pedagogica con il gruppo di docenti. 

Gli incontri di supervisione delle/gli insegnanti (chiamati di “formazione-formatori”) e le Pratiche Fi-
losofiche nelle scuole hanno condiviso una comune anima metodologica. 

Innanzi tutto, entrambi i setting si sono strutturati seguendo le indicazioni della Clinica della Forma-
zione (Massa, 1992; Palma, 2017), attraverso le “regole” dell’intransitività – il fatto che nessuno sia de-
tentore di conoscenze e competenze “superiori” ma che tutti, adulti e ragazzi, docenti e studenti, siano 
egualmente portatori di un sapere di valore, in un’ottica simmetrica; dell’avalutatività – non si esprimono 
giudizi, non si mettono voti, non si valuta una performance, non ci sono il giusto e lo sbagliato ma l’at-
tenzione è rivolta ai processi di costruzione del pensiero e della conoscenza; della referenzialità – per cui 
la riflessività si radica nell’esperienza vissuta, particolare, narrandosi a partire da un punto di vista e da 
una postura situata; dell’oggettivazione – secondo la quale, partendo dal mondo dell’esperienza e dell’abi-

131

Volume 3 | n. 2 | dicembre 2025 | pp. 129-135



tualità è richiesto uno sforzo di estrazione, di decostruzione delle modalità in cui tali habitus si inscrivono 
nei corpi e nelle istituzioni, evitando in tal modo di scadere in psicologismi, operando attraverso una ri-
configurazione collettiva dei significati; dell’impudicizia – in un luogo fidato, protetto, non giudicante, si 
invitano i partecipanti ad affievolire le auto-censure, lasciando spazio all’indicibile, all’espressione libera 
nella libertà propria del contesto.  

Le dimensioni dell’epistemologia operativa, tratteggiate da Fabbri e Munari (1984), hanno definito il 
terreno strategico sul quale sono andate articolandosi le pratiche riflessive sull’esperienza. In primo luogo, 
queste ultime sono state sempre concepite come impresa condivisa, dove diversi osservatori si avvicenda-
vano attorno al medesimo materiale d’indagine, offrendo in questi termini una visione caleidoscopica 
dello stesso, in un’ottica circolare, mutevole e sfaccettata. Inoltre, l’osservatore è stato concepito come 
ruolo istituito: prima dell’insegnante nei confronti del formatore, arrivando all’ultimo anno di ricerca a 
un ribaltamento dei ruoli. L’osservatore è stato poi – specialmente nell’ultima annualità – un/a collega 
docente che in diverse sedi ha partecipato agli incontri delle Pratiche Filosofiche a scuola, interessato/a al 
progetto e con la disposizione ad assumere il ruolo e lo sguardo di critical friend del docente conduttore6. 
Come abbiamo detto, poi, in correlazione alla cornice clinica, il processo di oggettivazione ha portato al-
l’attenzione non il “prodotto” o il “risultato” ma i sistemi di valori e concettualizzazioni che orientano il 
proprio essere-nel-mondo-con-gli-altri (Heidegger, 1976) e il loro porsi in relazioni di risonanza, rispec-
chiamento, conflittualità o discordanza con gli altri, trovando traduzioni differenti per il medesimo fatto, 
di cui, a questo punto, si cominciava a dubitare la stessa “fattità”. Il lavoro di esplorazione filosofeggiante, 
infine, si è incarnato in metafore vive (Ricoeur, 2020) e generative (Schön, 1979) – della formazione, della 
vita stessa – in quelle che Massa (1992) presenta come le tre deissi cliniche: interna – l’ancoraggio ai rac-
conti derivati dalla propria esperienza, partendo in tal senso da mostre di oggetti, fotografie, ritratti, testi 
scritti; esterna – fornendo attivazioni e spunti di esperienze “altre” dalla propria, quali spezzoni di film, 
poesie, brevi racconti, fotografie, immagini; simbolico-proiettiva – utilizzo di LEGO@, strumenti di audio 
e video editing, collage, disegni.  

Nei prossimi due paragrafi si offriranno degli esempi “pratici” di come le Pratiche Filosofiche, così 
intese, si sono realizzate in una delle sedi7. 

 
 

3. Mediazioni musicali per dialoghi riflessivi 
 

La proposta del primo modulo al CFP di Rozzano si è sviluppata attraverso il mediatore materiale (Cane-
varo, 2008) dei testi musicali. La musica è stata introdotta in collegamento alla filosofia e in particolare a 
come Aristotele la ritenesse importante e fondamentale nella formazione dei giovani, proprio per le sue 
dimensioni legate al divertimento, come sollievo per l’anima dalle fatiche della vita; all’otium: come pas-
satempo nobile di contemplazione di sé; all’educazione: come mimesis del carattere, che mette in contatto 
con la profondità dello stesso e consente di modificarlo; alla catarsi: come liberazione da passioni violente. 

La musica, inoltre, consente di connetterci alle altre persone proprio perché si presta a diverse inter-
pretazioni e a collegarsi in diversi modi all’esperienza di ciascuno. Per rappresentare questa congiunzione 
è stato utilizzato durante gli incontri un gomitolo di lana rossa con l’invito di srotolarlo e passarlo a un’altra 
persona nel momento in cui si fosse avvertita “una connessione” con ciò che un/a compagno/a avrebbe 
esposto al gruppo in merito alla propria canzone.  

6 Una menzione particolare merita il ruolo di peer tutor che è stato sperimentato in tre sedi. Il peer tutoring si è sviluppato 
attraverso la proposta ad alcuni/e degli/lle studenti/esse del primo e secondo anno di sperimentazione di partecipare agli 
incontri di Pratiche Filosofiche come facilitatori delle conversazioni riflessive del nuovo gruppo di compagni. Ulteriormente, 
i peer-tutors partecipavano ai momenti di progettazione degli incontri con il formatore CSRM e il docente Afol di sede.

7 La sede in oggetto è quella di Rozzano, essendo quella dove chi scrive ha avuto modo di co-condurre e supervisionare il 
percorso. 

132

Volume 3 | n. 2 | dicembre 2025 | pp. 129-135



La tabella (Tab. 1) riassume gli ancoraggi testuali, i commenti che hanno consentito la connessione 
agli altri nel gruppo e le riflessioni che si sono generate e sono circolate. 

 

 
Tab. 1: Sintesi delle conversazioni riflessive del 2° incontro (modulo A), Rozzano, 4/3/2024. 

 
 

4. Mappare i processi: le linee della metropolitana  
 

La mappa della metropolitana (Fig. 1) è stato l’oggetto utilizzato per raffigurare i contenuti e l’evoluzione 
delle dinamiche e delle relazioni del gruppo nel primo modulo. A ogni fermata corrisponde lo spezzone 
di una canzone donata da uno/a dei compagni/e alla riflessione comune, che ha suscitato l’emersione di 
temi specifici – i nomi di ogni fermata –, in cui, per l’appunto, si è effettuata una sosta di riflessione più 
o meno lunga.  

Le tre linee colorate rappresentano i primi tre incontri di Pratiche Filosofiche e a ogni tratta è associata 
un’esperienza diversa in termini di relazioni, tempi e spazi di abitazione e con-vivenza che man mano i 
membri del gruppo, adulti e ragazzi, hanno sperimentato e fatto propri. L’affollamento variabile del gruppo 
discende dal fatto che la presenza agli incontri non era obbligatoria: in qualsiasi momento ciascuno poteva 
decidere di partecipare o meno alla discussione, di uscire dalla stanza se si toccavano argomenti troppo 
profondi o pesanti, difficili da sostenere, o semplicemente per noia.  

Veniamo poi alla questione dello spazio e delle posture per abitarlo. La linea verde del primo incontro 
ha visto la costruzione di uno spazio protetto, di fiducia e affidamento all’altro, in cui poter “depositare 
bagagli pesanti”, questioni dure da affrontare, che facevano parte dell’esperienza di chi decideva di condi-
viderle e che sono state immesse nel circolo ermeneutico e riflessivo.  

La linea arancione ha poi visto svilupparsi un dibattito molto acceso, con sovrapposizioni di voci e di 

Testo della canzone Commenti di connessione Riflessioni generate

Sangue del mio sangue – Vacca 
“Tu fai quello che vuoi, io sarò sempre qui 
Quello che conta è che nessuno ci separerà 
Io sarò sempre lì, sarà quel che sarà 
Qualsiasi cosa accada niente ci separerà” 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Me l’ha dedicata mia sorella più piccola”  
“Non siamo sorelle vere. Una è adottata” 
“Litighiamo sempre, per tutto” 
 
 
 
 
 
 
“Quando mi vedono con mio fratello mi 
chiedono se è mio figlio”  
“Tutti/e i/le nostri/e coetanei/e fanno figli 
presto…a sedici anni” 
 
 
 
 
 
 
“È sbagliato il suicidio”  
“È sbagliato uccidere” 
 
 
 
 
 
 
 
 
“L’uomo è illimitato” 
 

Quali esperienze del rapporto tra fratelli? 
Come si sente il fratello maggiore? Come 
quello minore? Come si è simili e complici? 
Come si è differenti? Come il fratello mag-
giore è in qualche modo “come un geni-
tore”? Cosa vuol dire dare l’esempio, essere 
modello, prendersi delle responsabilità? 
 
 
Essere genitori e avere figli è una scelta? 
Capita? Quali scelte abbiamo davanti? 
Avere una famiglia è desiderabile oppure 
no? A che età? Quali sono le condizioni che 
determinano il fatto che avvenga la scelta di 
avere un figlio? Che tipo di persona devo 
essere per avere un figlio? E l’aborto? Cosa 
è giusto e cosa è sbagliato? 
 
 
Si sceglie di morire? Si sceglie di uccidere? 
Come si ha a che fare con gli imprevisti? 
Come possiamo affrontarli? Cosa possiamo 
decidere, scegliere, programmare? Quanto 
la scelta è obbligata e quanto è coraggiosa? 
Quante possibilità di scelta abbiamo? Da 
cosa derivano le possibilità di scelta (le-
gami, risorse del contesto)? La scelta è una 
questione etica? 
 
Che cosa significa illimitato? Che rapporto 
c’è tra limite e scelta? Tra limite e possibi-
lità? Tra il limite e l’etica (giusto/sbagliato)?

133

Volume 3 | n. 2 | dicembre 2025 | pp. 129-135



pensieri e in cui è stato necessario allontanarsi dalla caoticità e dagli habitus consolidati in base ai quali 
essere significativi in un confronto equivaleva ad avere la voce più potente o a saturare lo spazio di discus-
sione, imparando invece a mettersi in una posizione di ascolto, di attesa, di vuoto e pausa per consentire 
lo sviluppo del dialogo in maniera fluida, non giudicante e reciproca.  

Infine, la linea blu ha rappresentato un incontro in cui si sono evidenziate le connessioni dei nuovi 
temi emergenti con quelli già affrontati, fra le diverse prospettive su un medesmo tema e come differenti 
temi potessero risultare interconnessi: un lavoro che ha richiesto dei “time-out” per guardarsi indietro e 
poi proiettarsi verso l’altrove, per permettere inserzioni critiche e problematizzanti, mediazioni, negozia-
zioni. Segue l’intersezione di una linea della metro tratteggiata a matita, segno del fatto che il percorso 
non è finito e dell’ingresso nel secondo modulo. 

 

 
Fig. 1: Mappa del modulo A: “Scegliere e posizionarsi” 

 
 

5. Conclusioni: comunità di pensiero per rifigurare la scuola 
 

Tirando le fila dell’esperienza qui narrata, il progetto di ricerca-azione non è stato mai scontato né lineare: 
ha incontrato forme diverse di realizzazione a seconda degli insegnanti, dei gruppi e della forma-scuola 
(Massa, 1997) presente nei diversi CFP. Tuttavia, nei contesti in cui la sperimentazione ha prodotto esiti 
significativi, si possono individuare alcune condizioni ricorrenti che ne hanno favorito il successo e generato 
un’eredità trasformativa per una scuola possibile (Antonacci & Guerra, 2018). 

Anzitutto, i docenti hanno espresso un’intenzionalità incarnata nel desiderio di modificare la propria 
postura educativa: un corpo non più eretto dietro la cattedra ma seduto nel cerchio, una voce capace di ta-
cere per lasciare spazio a quella degli studenti, una disponibilità a rinunciare alla direzione dei significati 
per permettere che fossero i ragazzi e le ragazze a farli emergere. 

Questa diversa inclinazione è stata sostenuta dalla scelta condivisa di ridefinire il setting scolastico come 
spazio in-between (Bhabha, 2001): sedie disposte in cerchio, materiali inconsueti, cellulari ammessi, registri 
e campanelle sospesi, gruppi misti e protezione del tempo delle Pratiche da interferenze esterne. 

134

Volume 3 | n. 2 | dicembre 2025 | pp. 129-135



Fondamentale è risultata anche la possibilità di momenti di riflessione sull’azione, attraverso la super-
visione pedagogica e il confronto con formatori e docenti osservatori, in una gruppalità riflessiva (Schön, 
1993) più prossima alle équipe educative che ai tradizionali consigli di classe, spesso appesantiti da logiche 
burocratiche. 

Questa decostruzione del dispositivo scolastico ha permesso l’apertura di spazi per una sua rifigurazione 
(Ricoeur, 1988): la scuola come luogo di formazione chiamato ad assumere un imperativo democratico 
nella costruzione di identità narrative (Ricoeur, 1986), fondate su un’etica della debolezza dei saperi (Fabbri 
& Munari, 1984) e su un pensare per storie e immagini (Bruner, 1988; 1992). L’educazione torna allora 
a configurarsi come pratica problematizzante e liberatrice (Freire, 1968), capace di aprire mondi e cambiare 
la scuola (Massa, 1997; CSRM, 2020), secondo l’eredità viva del pensiero massiano. 

 
 

Bibliografia  
 

Asquini, G. (2018). La ricerca-formazione: temi, esperienze e prospettive. FrancoAngeli. 
Antonacci, F., & Guerra, M. (2018). Una scuola possibile: studi ed esperienze intorno al Manifesto Una scuola. Fran-

coAngeli.  
Bhabha, H. (2001).  I luoghi della cultura (A. Perri, Trans.). Meltemi. (Original work published 1994) 
Bourdieu, P. (1998). Meditazioni pascaliane (A. Serra, Trans.). Feltrinelli. (Original work published 1997) 
Bruner, J. S. (1988). La mente a più dimensioni (R. Rini & M. Carpitella, Trans.). Laterza. (Original work published 

1986) 
Bruner, J. S. (1992). La ricerca del significato: per una psicologia culturale (E. Prodon, Trans.). Bollati Boringhieri. 

(Original work published 1990) 
Canevaro, A. (2008). Pietre che affiorano: i mediatori efficaci in educazione con la “logica del domino”. Centro Studi 

Erickson. 
Carlson, E. (2015). Critical friends: A way to develop preceptor competence?. Nurse education in practice, 15, 470-471. 
Centro Studi Riccardo Massa (Ed.). (2020). Aprire mondi: un percorso nella pedagogia di Riccardo Massa. FrancoAngeli. 
Dewey, J. (2014). Esperienza e educazione (E. Codignola, Trans.). Raffaello Cortina. (Original work published 1938) 
Fabbri, D., & Munari, A. (1984). Strategie del sapere: verso una psicologia culturale. Dedalo.  
Freire, P. (2022). Pedagogia degli oppressi (L. Bimbi, Trans.). Gruppo Abele. (Original work published 1968) 
Heidegger, M. (1976). Essere e tempo (P. Chiodi, Trans.). Longanesi (Original work published 1927) 
Lipman, M. (1976). Philosophy for Children. Metaphilosophy, 7, 17–33. 
Michelini, M.C. (2016). Fare comunità di pensiero. Insegnamento come pratica riflessiva. FrancoAngeli. 
Massa, R. (Ed.). (1992). La clinica della formazione: un’esperienza di ricerca. FrancoAngeli. 
Massa, R. (1997). Cambiare la scuola: educare o istruire?. Laterza.  
Massa, R. (2000). Tre piste per lavorare entro la crisi educativa. Animazione Sociale, 2, 60–66.  
Palma, M. (2017). Consulenza pedagogica e clinica della formazione. FrancoAngeli. 
Quaglino, G.P. (2011). La scuola della vita. Manifesto della terza formazione. Raffaello Cortina. 
Ricoeur, P. (1986). Tempo e racconto 1 (G. Grampa, Trans.). Jaca Book. (Original work published 1983) 
Ricoeur, P. (1988). Tempo e racconto 3. Il tempo raccontato (G. Grampa, Trans.). Jaca Book. (Original work published 

1985) 
Ricoeur, P. (2020), La metafora viva. Dalla retorica alla poetica: per un linguaggio di rivelazione (G. Grampa, Trans.). 

Jaca Book. (Original work published 1975) 
Schön, D. A. (1979). Generative metaphor: a perspective on problem-setting in social policy. In A. Ortony (Ed.), 

Metaphor and Thought. (pp. 254–283). Cambridge University Press. 
Schon, D. A. (1993). Il professionista riflessivo: per una nuova epistemologia della pratica professionale (A. Barbanente, 

Trans.). Dedalo. (Original work published 1983) 
Tolomelli, A. (2022). Il valore pedagogico della divergenza. Guerini Scientifica.  
Wenger, E. (2006). Comunità di pratica: apprendimento, significato e identità (R. Merlini, Trans.). Raffaello Cortina. 

(Original work published 1998)

135

Volume 3 | n. 2 | dicembre 2025 | pp. 129-135


