
Citation: Cappa, F., & Cagol, M. (2025). L’esperienza formativa e gli effetti dell’intelligenza artificiale, Cultura pedagogica 
e scenari educativi, 3(1), 5-9. https://doi.org/10.7347/spgs-01-2025-01. 
  
Corresponding Author: Francesco Cappa | francesco.cappa@unimib.it 
 
Journal Homepage: https://ojs.pensamultimedia.it/index.php/sipeges 
 
Pensa MultiMedia: ISSN: 2975-0113 • DOI: 10.7347/spgs-01-2025-01

Francesco Cappa 
Università degli Studi di Milano-Bicocca,  francesco.cappa@unimib.it 

Michele Cagol 
Libera Università di Bolzano,  michele.cagol@unibz.it

Double blind peer review

EDITORIALE 
 
 

L’esperienza formativa e gli effetti dell’intelligenza artificiale 
The Educational Experience and the Effects of Artificial Intelligence

Volume 3 | n. 1 | giugno 2025

Da un certo punto di vista, siamo veramente stupidi! Basta guardare l’attualità per vedere a quale punto 
gli uomini siano stupidi e non arrivino a risolvere il minimo problema… Non riusciamo a venire a 
capo del problema ecologico, stiamo disgregando l’Unione Europea, non riusciamo a risolvere il pro-
blema del conflitto tra Israeliani e Palestinesi in Medio-Oriente, in Ucraina non riusciamo a ottenere 
la pace… La Guerra Fredda si ripresenta, mentre Donald Trump predicava negli Stati Uniti, gli inglesi 
hanno votato per la Brexit… La sola speranza che sembra emergere da questo marasma è la prospettiva 
di fonderci con dei computer e con la tecnologia! Il mio punto di vista è di sicuro un po’ cinico, ma 
non è frustrante constatare quanto siamo stupidi? (Rosa, 2023, pp. 43-44). 

 
L’intelligenza artificiale (IA) è pervasiva e largamente diffusa, produce grande ricchezza e abbondanti investi-
menti, presenta opportunità e rischi – di cui, di fatto, ignoriamo i confini – e sta subendo un’accelerazione che 
sta cambiando il mondo.  

Il campo di incontro tra IA e pedagogia è recente. Siamo agli albori di questa relazione, non abbiamo ancora 
un vero e proprio terreno comune e manca anche un lessico (abbastanza) condiviso. Vista la rilevanza e l’urgenza, 
però, dobbiamo provare a chiederci quale sia il compito (se ha senso pensare che ci sia) della pedagogia nei 
contesti e negli ambiti dell’IA. 

In prima approssimazione, e in linea generale, potremmo dire che la pedagogia potrà/dovrà avere una fun-



zione critica e riflessiva nei confronti dell’IA. Più nello specifico, la pedagogia e la ricerca pedagogica – vincendo 
timori iniziali e panico – sono chiamate a contribuire a indagare e approfondire le problematiche etiche sollevate 
dall’IA, quelle antropologiche legate all’interazione uomo-macchina e le questioni connesse ai modelli dell’ap-
prendimento. A questo proposito, in IA si parla di machine learning (apprendimento automatico) e di deep le-
arning (apprendimento profondo): quanto è diverso l’apprendimento umano dall’apprendimento di una 
macchina, nello specifico di una rete neurale implementata su un computer? Tutto ciò pone alla pedagogia 
questioni epistemologiche di grande rilevanza. Facciamo un esempio. Ci sono diversi tipi di IA. Nella cosiddetta 
GOFAI (Good Old-Fashioned Artificial Intelligence), basata sul cognitivismo e sulla logica, il codice e la pro-
grammazione (l’input) è umano, e il risultato (l’output) rimane, in un certo senso, umano – semplicemente la 
macchina esegue i compiti più velocemente. Qui le differenze tra insegnamento-apprendimento umano e ar-
tificiale sono abbastanza evidenti. In una rete neurale, invece, che è un sistema connessionista, statistico infe-
renziale, stocastico, la generalizzazione a partire dai dati, e quindi l’apprendimento, “emerge” – a un certo 
punto, non sappiamo bene perché e come. In questo caso, le differenze tra uomo e macchina sembrano deci-
samente più sfumate. Questo esempio ci porta a chiedere in che cosa si discosti la dimensione umana da quella 
artificiale: c’è una specificità dell’umano? Ci piacerebbe poter rispondere in maniera affermativa a questa do-
manda, ma non si tratta di una risposta scontata. In ogni caso, se c’è una specificità dell’umano, qual è? E quali 
sono gli effetti in ambito pedagogico, nel contesto storico-culturale nel quale ci troviamo, di una domanda 
così generale?  

Con la presente pubblicazione si intende sollecitare la comunità pedagogica a condividere riflessioni su tre 
questioni: 

 
Qual è la differenza specifica tra un’esperienza educativa tra umani e umani e una tra umani e macchine? –
Perché un soggetto umano dovrebbe desiderare di essere educato e formato da un umano piuttosto che da –
una macchina? 
Oltre i semplici dualismi, come cambia, se cambia, con l’avvento delle tecnologie dell’IA in ambito educa-–
tivo, il concetto di ibridazione? 
 
All’inizio del celebre articolo pubblicato su Mind nel 1950 con il titolo “Macchine calcolatrici e intelligenza”, 

Alan Turing propone il «gioco dell’imitazione» (il cosiddetto «test di Turing») come formulazione alternativa 
(e, in qualche modo, decidibile) alla domanda – al contrario, vaga e poco concreta – «Le macchine sono in 
grado di pensare?». Diego Marconi, in un ampio e interessante saggio di accompagnamento alla recente edizione 
italiana dell’articolo di Turing, scrive: 

 
L’obiettivo del saggio di Turing è semplice e chiaro: si tratta di rendere plausibile l’idea che una mac-
china possa pensare, facendo vedere che non è impossibile che, potenziando e perfezionando gli attuali 
calcolatori elettronici, si ottengano macchine le cui prestazioni (nella comprensione e produzione del 
linguaggio, nella risoluzione di problemi ecc.) siano difficilmente distinguibili da prestazioni umane; 
siano cioè prestazioni che, se fossero svolte da esseri umani, sarebbero giudicate come espressioni di 
pensieri o risultati di processi di pensiero (Marconi, 2025, p. 80). 
 

Marconi fa anche presente che se, da una parte, molti critici hanno espresso perplessità in merito al fatto 
che le prestazioni siano sufficienti ad attribuire pensiero (o intelligenza) alle macchine, dall’altra, «non si vede 
bene perché non dovrebbe essere così: se qualcuno costruisse un robot che gioca molto bene a calcio nella po-
sizione di interno destro, facendo molti buoni passaggi e segnando parecchi gol, diremmo che il robot sa giocare 
a calcio; non diremmo che, nonostante il suo comportamento indubbiamente efficace, in realtà non sa giocare 
a calcio, ma si limita a simulare un umano che gioca a calcio» (Ivi, pp. 80-81). Le critiche e le perplessità, 
spesso, esibiscono la classica boriosa presunzione di superiorità umana: il nostro homunculus (che sappiamo 
non esistere, come tanti altri nostri nomi vuoti…) ci qualifica – quello che davvero è importante è come fac-
ciamo le cose, noi umani – e ci rende diversi e migliori: siamo sempre propensi ad assegnarci un primato on-
tologico ed etico (su basi epistemologiche traballanti). Ovviamente stiamo semplificando e banalizzando, perché 
non sempre l’argomento della rilevanza delle procedure, rispetto alle prestazioni, cade nella fallacia dell’homun-

6

Volume 3 | n. 1 | giugno 2025 | pp. 5-9



culus, per quanto in definitiva queste critiche manifestino quasi sempre una ricerca (spasmodica) di qualcosa 
che è difficilmente definibile o osservabile: dalla coscienza (o auto-coscienza) alla creatività, dall’intenzionalità 
alla comprensione (intesa come qualcosa di più rispetto al sapere usare un linguaggio o parti di esso). 

In ogni caso, ritornando al «gioco dell’imitazione», potremmo provare a riformularlo in un’ottica educativa. 
Invece di chiederci se le macchine siano in grado di insegnare, possiamo immaginare una nuova versione del 
gioco in cui c’è un educatore artificiale, un educatore umano e un educando. Riuscirà l’educando – o anche 
altre persone che si rapportano all’educando – a identificare qual è l’educatore artificiale e quale l’educatore 
umano? O, forse meglio, sono immaginabili delle IA che sarebbero brave (competenti) in questo gioco? Non 
è il caso dilungarsi nei dettagli della riformulazione del gioco dell’imitazione in chiave educativa; ci sono sicu-
ramente delle debolezze e non è scontato che questa riformulazione sia davvero significativa per l’ambito pe-
dagogico. Quello che riteniamo sia importante è il riferimento analogico alle prestazioni. 

Come già accennato, la posizione di Turing (probabilmente influenzata anche dalle idee di Claude Shannon) 
era quella che «le capacità mentali di una macchina andavano giudicate semplicemente confrontando le sue 
prestazioni con quelle di un essere umano» (Marconi, 2025, pp. 70-71). Proviamo a riformulare questa idea 
nel contesto del gioco dell’imitazione educativa: le capacità educative di una IA devono essere giudicate sem-
plicemente confrontando le sue prestazioni educative con quelle di un educatore umano. 

Dunque, se ci fermiamo qui e proviamo a immaginare una IA (anche potenziata e perfezionata rispetto alle 
attuali IA) le cui prestazioni educative siano difficilmente distinguibili da quelle di un educatore umano, pro-
babilmente, in media, saremmo disposti a vederla come una possibilità per lo meno immaginabile. In media, 
nel senso che includeremo negli educatori umani anche tanti “mediocri” educatori umani. Questa considera-
zione non indebolisce le capacità educative della macchina (e la definizione di educazione è ovviamente una 
definizione media, condivisa, distribuita: se tanti educatori sono cattivi educatori, la definizione di educazione 
non potrà essere ideale, ma rispecchierà lo stato di cose attuale); semmai getta cattiva luce sull’educazione 
umana. Ma immaginiamo un esempio “eccellente”. L’IA è più brava degli esseri umani a giocare a scacchi – e 
spero che nessuno voglia davvero obiettare che in realtà l’IA non sa giocare a scacchi, ma si limita a simulare 
un umano che gioca a scacchi. Se vogliamo trovare un momento a partire dal quale ci siamo convinti che l’IA 
è più brava degli umani nel gioco degli scacchi, questo potrebbe essere la sesta partita della rivincita tra Garri 
Kasparov e Deep Blue giocata l’11 maggio 1997 a New York: in questa occasione Kasparov si ritirò alla dician-
novesima mossa e Deep Blue vinse il torneo per 3,5 a 2,5 (due vittorie e tre patte contro una vittoria e tre 
patte). Procediamo con l’analogia. Tra parentesi, non è di poco conto, nell’economia del discorso che stiamo 
portando avanti, che non si possa stabilire chi sia o sia stato il “migliore educatore”. Ma sicuramente possiamo 
indicare alcuni educatori che sono stati senza dubbio ottimi educatori (i grandi maestri, così come esistono i 
Grandi Maestri di scacchi). Il primo che mi viene in mente è Mario Lodi. Riusciamo a immaginare una IA che 
nel gioco dell’imitazione educativa (o in un improbabile torneo pedagogico) potrebbe competere con Mario 
Lodi? Non credo. 

Tutto a posto, dunque? Purtroppo, no. Perché l’attuale dibattito educativo è improntato alla learnification 
e segue la moda di un pensiero evidence-based – ed è poco interessato ai grandi maestri, alle prestazioni di in-
segnamento. O, meglio: le prestazioni di insegnamento sono rilevanti nella misura in cui generano un certo 
tipo di prestazioni dell’educando. Riformuliamo quindi in chiave learn-evidence-based l’idea alla base del gioco 
dell’imitazione educativa: le capacità educative di una IA devono essere giudicate semplicemente confrontando 
le prestazioni dell’educando educato dall’IA con le prestazioni dell’educando educato da un educatore umano. 
A questo punto molti manifesteranno un grande entusiasmo! Sentiremo ripetere allo sfinimento lo sciocco 
adagio che bisogna educare all’uso critico e responsabile di questa nuova e neutra tecnologia. E chi non è d’ac-
cordo cercherà di riferirsi a fantomatiche procedure che solo gli umani possono implementare, a nomi vuoti, 
a presunte superiorità umane.  

Ne Gli strumenti del comunicare Marshall McLuhan ragionava in modo appassionato su come la tecnologia 
alteri “costantemente, e senza incontrare resistenza, le reazioni sensoriali e le forme di percezione”. Karl Marx 
nel Frammento sulle macchine, un testo chiave per tutti i teorici del postfordismo, annunciava in modo veggente 
che la questione cruciale e inquietante non riguardava solo lo sfruttamento del lavoro dell’uomo, ma il fatto 
che le macchine stavano cambiando, già ai suoi tempi, i modi sensoriali in cui il soggetto faceva esperienza 
della realtà. Ci diciamo, continuava McLuhan, che è il modo in cui usiamo gli strumenti del comunicare, gli 

7

Volume 3 | n. 1 | giugno 2025 | pp. 5-9



strumenti tecnologici che fa la differenza, ma questa è un’ingenuità legata al presupposto autoconsolatorio che 
siamo noi a mantenere il controllo: è questa la posizione dell’idiota tecnologico, concludeva. 

Lo schermo, gli schermi con la loro certezza dissipano i nostri dubbi. L’interazione con un IA moltiplica 
questo effetto. È difficile pensare che ciò che sembra al nostro servizio sempre e ovunque – oggi i cellulari so-
prattutto – sia o possa essere anche il nostro padrone. 

Forse il processo di conoscenza del web, dicono i critici e gli studiosi più avveduti, fatto di frammenti con-
sente più connessioni, più influenze sul nostro pensiero, più apertura; semplicemente oggi non abbiamo ancora 
un modo di comprendere la forza e il valore di questo processo poiché lo confrontiamo inesorabilmente solo 
con il vecchio processo e modo di pensare. 

Uno dei padri della rivista Wired è stato Nicholas Carr. In un suo libro intitolato Internet ci rende stupidi? 
(2010), datato rispetto alla velocità di sviluppo della letteratura sul nostro tema ma che conserva una sua at-
tualità argomentativa, si possono leggere un paio di pagine illuminanti su una questione poco trattata dalle ri-
viste mainstream, che cercano continuamente di istruire i loro lettori sui significati e sugli effetti della vita 
iperconnessa e del suo coatto divenire, sempre più impalpabilmente votato alla sottomissione a buon mercato 
di corpi docili e menti flebili. Si tratta della questione dell’etica intellettuale delle tecnologie.  

Ogni tecnologia è un’espressione della volontà umana, scrive Carr. Attraverso i nostri strumenti, cerchiamo 
di estendere il potere e il controllo sul mondo circostante: sulla natura, sul tempo, sulla distanza e gli uni sugli 
altri. Le tecnologie possono essere divise sommariamente in quattro categorie, a seconda del modo in cui in-
tegrano o ampliano le nostre capacità innate. Un primo gruppo, che include l’aratro, l’ago da rammendo e 
l’aereo da combattimento amplia la nostra forza fisica, la destrezza o la capacità di recupero. Un secondo gruppo, 
di cui fanno parte il microscopio, l’amplificatore e il contatore Geiger estende la portata o l’accuratezza dei 
nostri sensi. Un terzo gruppo, che contiene tecnologie come la cisterna, la pillola anticoncezionale e il granturco 
geneticamente modificato, ci aiuta a dare una nuova forma alla natura per assecondare le nostre necessità o i 
nostri desideri.  

La mappa e l’orologio appartengono alla quarta categoria che si potrebbe chiamare, prendendo a prestito 
un termine usato con un significato leggermente diverso dall’antropologo sociale Jack Goody e dal sociologo 
Daniel Bell, “tecnologie intellettuali”. Questa locuzione si riferisce a tutti gli strumenti che usiamo per ampliare 
o rafforzare le nostre facoltà mentali – cercare e classificare le informazioni, formulare ed esprimere chiaramente 
le idee, condividere abilità tecniche e conoscenze, fare misurazioni e calcoli, aumentare la capacità della me-
moria. La macchina da scrivere è una tecnologia intellettuale. Lo sono anche l’abaco e il regolo calcolatore, il 
sestante e il mappamondo, il libro e il giornale, la scuola e la biblioteca, il computer e Internet. Anche se è vero 
che l’uso di qualsiasi strumento può influenzare il nostro modo di pensare e di vedere il mondo, per esempio 
l’aratro cambiò il punto di vista dell’agricoltore, il microscopio aprì nuove frontiere di esplorazione mentale 
per lo scienziato, sono però le tecnologie intellettuali a determinare in modo più significativo e duraturo che 
cosa e come pensiamo. Sono questi, infatti, i nostri strumenti più personali, quelli che usiamo per esprimerci, 
per dare una forma alla nostra identità personale e pubblica e per coltivare le relazioni con gli altri.  

La questione interessante, e particolarmente interessante da un punto di vista pedagogico, che viene troppo 
spesso sottostimata dai discorsi degli esperti di scienze della comunicazione, delle tecnologie e di scienze del-
l’educazione che cercano di affrontare i problemi che, per esempio, oggi studenti e insegnanti affrontano nella 
vita scolastica, riguarda il fatto che ogni tecnologia intellettuale incarna un’etica intellettuale. Ossia un insieme 
di assunti riguardo al modo in cui la mente umana lavora o dovrebbe lavorare. La mappa e l’orologio condivi-
dono un’etica simile. Entrambi pongono l’accento in modo nuovo sulla misurazione e sull’astrazione, sul per-
cepire e sul definire forme e processi che vanno al di là di quelli evidenti ai nostri sensi.  

Il problema pedagogicamente rilevante è però che l’etica intellettuale di una tecnologia è raramente ricono-
sciuta dagli inventori di quella tecnologia. Di solito, scrive Carr, essi sono talmente impegnati a risolvere un 
problema particolare o a districare qualche spinoso dilemma scientifico o ingegneristico che non riescono a 
vedere le implicazioni più ampie del loro lavoro. “Anche gli utenti della tecnologia, normalmente, ne ignorano 
l’etica per concentrarsi sui benefici pratici che possono ottenere dall’uso di quello strumento. I nostri antenati 
non inventarono ne usarono le mappe per aumentare la loro capacità di pensiero concettuale o per portare alla 
luce le strutture nascoste del mondo. Né, tantomeno, fabbricarono orologi meccanici per stimolare l’avvento 
di un pensiero scientifico. Quelli furono effetti secondari delle tecnologie” (Carr, 2011, pp. 64-65). Ma degli 

8

Volume 3 | n. 1 | giugno 2025 | pp. 5-9



effetti secondari di una potenza quasi inestimabile. In definitiva possiamo dire che è l’etica intellettuale di 
un’invenzione ad avere l’impatto più profondo su di noi. L’etica intellettuale è il messaggio che un medium o 
un altro strumento trasmette latentemente alle menti e alla cultura dei suoi utenti. In questo innesto latente, 
nella non immediata riconoscibilità della portata pedagogica dell’etica di una tecnologia sta il punto in cui 
l’esperienza formativa si intreccia in modo inestricabile con la vita etica. 

Quindi, possiamo immaginare una IA in grado di insegnare? Sì, certo, senza ombra di dubbio. A patto che 
l’educazione sia per noi esclusivamente apprendimento evidence-based. Che la sua unica finalità sia la “qualifi-
cazione” (dimenticando “socializzazione” e “soggettivazione”) (Biesta, 2022). Che l’insegnante sia un “facilita-
tore” degli apprendimenti, facendo finta che la domanda sull’etica intellettuale di ogni tecnologia possa 
intervenire “dopo”.  

Perché uno dei problemi della logica evidence-based è che sottovaluta il valore di una domanda genealogica 
sugli effetti dei processi formativi e educativi. Come si confronta oggi questa domanda genealogica con l’ir-
ruenza di una prospettiva come quella della Prompt Theory in cui i processi di socializzazione e soggettivazione 
vacillano? 

 
 

Bibliografia 
 

Biesta, G. (2022). World-Centred Education. A View for the Present. Routledge. 
Carr, N. (2011). Internet ci rende stupidi? Come la rete sta cambiando il nostro cervello (S. Garassini, Trans.). Raffaello 

Cortina. (Original work published 2010) 
Marconi, D. (2025). “L’intelligenza di Turing”. In A. M. Turing (D. Marconi, Ed. & Trans.), Macchine calcolatrici 

e intelligenza (pp. 57-129). Einaudi. 
Rosa, H. (2023). Risonanza e vita buona. Educazione e capitalismo accelerato. Conversazioni con Nathanaël Wallenhorst 

(P. C. Rivoltella, Ed. & Trans.). Morcelliana. (Original work published 2022)

9

Volume 3 | n. 1 | giugno 2025 | pp. 5-9


