
Sezione Monografica | XXIII  | 2 (2025) | 25-3225

Vito Balzano 
Researcher of General and Social Pedagogy, Department of Education, Psychology, Communication Sciences, University of Bari “Aldo Moro”, vito.balzano@uniba.it 

 
Gennaro Balzano 

 Associate Professor of General and Social Pedagogy, Department of Ancient and Modern Civilizations, University of Messina, gbalzano@unime.it  

ABSTRACT 
 
In the current context of profound social and cultural change, schools are required to address complexity while 
redefining their mission. This article frames care as a pedagogical and political category: not simply affective 
support, but a relational structure that sustains educational coexistence. As a formative paradigm, care directs 
school practices toward responsibility, recognition of subjectivities, and the development of generative relation-
ships. It also reshapes institutional frameworks, teaching languages, and everyday practices, restoring centrality 
to the educational process in a co-constructed manner. The school is thus reinterpreted as a place of shared re-
sponsibility and educational justice, where the broader community acts as an active partner in a renewed ethical 
pact. In this framework, schools resist technocratic logics of efficiency and control, positioning themselves instead 
as generative institutions committed to formative wellbeing and social justice. 
 
Nel contesto odierno, segnato da trasformazioni sociali e culturali, la scuola è chiamata a rispondere alla complessità 
e a ridefinire la propria missione. In questa prospettiva, la cura assume valore pedagogico e politico: non semplice 
attenzione affettiva, ma struttura relazionale che fonda la convivenza educativa. Come paradigma formativo, essa 
orienta l’esperienza scolastica verso responsabilità, valorizzazione delle soggettività e relazioni generative, risigni-
ficando dispositivi istituzionali, linguaggi didattici e pratiche quotidiane. La scuola emerge così come spazio di 
responsabilità condivisa e giustizia educativa, in cui la comunità educante si fa agente attivo di un nuovo patto 
etico. In tale cornice, resiste alla logica tecnocratica e si configura come luogo generativo di benessere formativo 
e giustizia sociale. 
 
 
Keywords: school culture, care, community, citizenship, education  
 
Parole chiave: cultura scolastica, cura, comunità, cittadinanza, educazione

Credit author statement 
L’articolo è frutto di una piena condivisione fra i due autori. Tuttavia, per ragioni di responsabilità scientifica, si precisa che 
sono da attribuire a Vito Balzano i paragrafi Introduzione, 1. La cura come categoria pedagogica, 2. Scuola comunità educante e 
3. La cura tra pedagogia e politica, mentre a Gennaro Balzano i paragrafi 4. Pratiche educative della cura, 4.1 Cura, intercultura, 
inclusione, conflitti e giustizia riparativa e 5. Questioni pedagogiche e prospettive future.

Double blind peer review 
  
  
Citation: Balzano V., Balzano G. (2025). The culture 
of care as a culture of school. Pedagogia oggi, 23(2), 
25-32. 
https://doi.org/10.7346/PO-022025-03 
 
 
 
Copyright: © 2025 Author(s). This is an open access, 
peer-reviewed article published by Pensa MultiMedia 
and distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution 4.0 International, which permits 
unrestricted use, distribution, and reproduction in 
any medium, provided the original author and source 
are credited. Pedagogia oggi is the official journal of 
Società Italiana di Pedagogia (www.siped.it). 
  
  
Journal Homepage 
https://ojs.pensamultimedia.it/index.php/siped 
 
 
Pensa MultiMedia / ISSN 2611-6561 
https://doi10.7346/PO-022025-03

La cultura della cura come cultura della scuola 
 

The culture of care as a culture of school

Pedagogia oggi

Received: September 17, 2025 
Accepted: November 9, 2025 

Published: December 30, 2025

Corresponding Author:  
Vito Balzano, vito.balzano@uniba.it



26

Pedagogia oggi |  XXIII  |  2 (2025)  |  25-32

Vito Balzano, Gennaro Balzano

Introduzione 
 

Nel contesto contemporaneo, caratterizzato da rapide trasformazioni sociali, culturali e tecnologiche, la 
scuola appare come un’istituzione attraversata da tensioni e contraddizioni profonde. Da un lato, essa è 
investita da una crescente domanda di competenze spendibili nel mercato del lavoro globale; dall’altro, 
continua a essere chiamata a custodire la sua funzione originaria di luogo formativo integrale, capace di 
promuovere crescita personale, cittadinanza democratica e coesione sociale. In tale scenario, si assiste a 
una crisi diffusa di senso delle istituzioni educative, che faticano a garantire non solo l’apprendimento co-
gnitivo, ma anche lo sviluppo etico e relazionale degli studenti (Elia, 2023). La scuola vive oggi una sorta 
di biforcazione: ridursi a macchina burocratica e tecnocratica, fondata su parametri di efficienza e rendi-
mento; assumere la sfida di ripensarsi come luogo di cura. Quest’ultima prospettiva implica il riconosci-
mento della centralità della relazione educativa e della responsabilità reciproca come elementi fondanti 
del processo formativo. 

Il concetto di cura, come vedremo, affonda le radici nella filosofia esistenziale ed etica. All’interno della 
riflessione pedagogica, invece, il paradigma della cura è stato declinato in forme diverse. Mortari (2015) 
ha proposto una filosofia della cura come base per la pratica educativa: aver cura significa soprattutto as-
sumere un atteggiamento riflessivo e responsabile verso l’altro, riconoscendolo nella sua irriducibile sin-
golarità. 

In ambito pedagogico, parlare di scuola come cultura della cura significa, quindi, superare una conce-
zione riduttiva della cura intesa come semplice attenzione affettiva o sostegno emotivo. Al contrario, si 
tratta di riconoscere la cura come struttura relazionale e ontologica che fonda la convivenza educativa e che 
deve orientare le pratiche didattiche, le scelte organizzative e i dispositivi istituzionali. Tronto, in questa 
prospettiva, sottolinea che “le società democratiche possono essere considerate giuste nella misura in cui 
si prendono cura di tutti i loro membri” (2013, p. 29). Questa prospettiva acquisisce rilevanza particolare 
se collocata nella cornice delle sfide odierne. La frammentazione dei legami sociali, la crescente pluralità 
culturale, l’accelerazione digitale e l’aumento delle disuguaglianze interpellano la scuola come spazio gene-
rativo di relazioni. In tale contesto, l’etica della cura diventa paradigma pedagogico e politico capace di ri-
significare l’esperienza scolastica, aprendo a un orizzonte di giustizia educativa e di inclusione. 

Si può allora ipotizzare che la scuola del futuro non debba limitarsi a essere trasmettitore di saperi stan-
dardizzati, ma debba configurarsi come istituzione relazionale e generativa, capace di promuovere benessere 
formativo, responsabilità condivisa e costruzione di senso. 

 
 

1. La cura come categoria pedagogica 
 

Il concetto di cura ha una lunga tradizione filosofica che precede la sua declinazione pedagogica. In par-
ticolare, la fenomenologia e l’esistenzialismo hanno offerto categorie interpretative che hanno permesso 
di coglierne il significato originario. Heidegger (1927/2005), in Essere e tempo, definisce la cura (Sorge) 
come struttura fondamentale dell’essere-nel-mondo: l’esistenza umana non può essere compresa se non 
come costitutivamente orientata alla prassi del prendersi cura, tanto delle cose quanto delle relazioni con 
gli altri. L’uomo, in questa prospettiva, “non è mai un soggetto isolato, ma un essere-nel-mondo-con-gli-
altri” (Heidegger, 1927/2005, p. 157). La cura, dunque, si configura come ontologia relazionale: è il modo 
in cui l’essere umano abita il mondo e costruisce significato attraverso il rapporto con ciò che lo circonda. 

Lévinas, da un’altra prospettiva, mette al centro della riflessione la responsabilità per l’altro come fon-
damento dell’etica. Il volto dell’altro costituisce un appello ineludibile che interpella e responsabilizza: “il 
rapporto con l’altro non è mai neutro, ma implica una responsabilità senza condizioni” (1980, p. 98). La 
sua posizione radicalizza l’idea che la cura non sia un gesto occasionale, ma la dimensione primaria in cui 
si radica ogni relazione umana. Applicata alla scuola, questa prospettiva implica considerare l’incontro 
educativo come luogo in cui l’insegnante si lascia interpellare dall’alterità dello studente, assumendo la re-
sponsabilità di accompagnarlo nella crescita. 

Negli anni Ottanta, la riflessione di Gilligan ha rappresentato una svolta decisiva, proponendo un’etica 
della cura in contrapposizione e integrazione all’etica della giustizia. L’autrice, criticando i modelli morali 



tradizionali centrati sulla neutralità delle regole e sull’universalismo astratto, ha mostrato come nelle pra-
tiche quotidiane la moralità sia spesso guidata dalla responsabilità verso persone concrete e relazioni par-
ticolari. Secondo la stessa, “la voce della cura non nega la giustizia, ma la arricchisce, riconoscendo che le 
relazioni sono parte costitutiva della vita morale” (Gilligan, 1982, p. 173). Questa prospettiva ha avuto 
un impatto rilevante sulla pedagogia, soprattutto nel campo dell’educazione inclusiva e della formazione 
degli insegnanti. Porre la cura al centro significa valorizzare la dimensione emotiva, la sensibilità ai contesti, 
la capacità di costruire legami significativi come elementi imprescindibili della professionalità educativa. 

Nel panorama italiano, Mortari ha svolto un ruolo pionieristico nell’elaborazione di una vera e propria 
pedagogia della cura. Nei suoi lavori sottolinea che la cura non può essere ridotta a disposizione affettiva, 
ma deve essere intesa come pratica riflessiva e responsabile. “Aver cura è coltivare l’attenzione all’altro, non 
solo come individuo da assistere, ma come soggetto con cui costruire insieme un cammino di senso” (2015, 
p. 67). La stessa autrice insiste sull’importanza della pratica dell’aver cura come competenza educativa da 
apprendere e coltivare (2006, 2017). Ciò implica un esercizio continuo di ascolto, di sospensione del giu-
dizio, di apertura alla vulnerabilità. La cura diventa così non solo fondamento dell’etica professionale del-
l’insegnante, ma anche criterio di organizzazione delle istituzioni educative. Accanto a Mortari, altri studiosi 
italiani hanno declinato la categoria in diversi ambiti. Boffo (2011), ad esempio, ha evidenziato la con-
nessione tra comunicazione e cura, mostrando come le relazioni educative si costruiscano attraverso lin-
guaggi e pratiche dialogiche. Melchiorre (2020) ha parlato di pedagogia dell’ascolto, insistendo sul valore 
dell’accoglienza delle voci degli studenti come forma concreta di cura. 

La riflessione pedagogica non può ignorare, tuttavia, la valenza politica della cura. Tronto, in Caring 
democracy (2013), sostiene che una società giusta si misura dalla capacità di garantire che i bisogni di cia-
scuno trovino risposta in pratiche di cura diffuse e condivise. La cura, dunque, non è solo un fatto privato, 
ma una questione di giustizia educativa. Applicata al contesto scolastico, tale prospettiva implica che l’isti-
tuzione educativa non debba limitarsi a trasmettere competenze, ma debba farsi carico delle condizioni di 
possibilità dell’apprendimento: la sicurezza affettiva, il riconoscimento, la valorizzazione delle differenze, 
il sostegno alle fragilità. “Prendersi cura della scuola significa prendersi cura della democrazia” (Tronto, 
2013, p. 45).  

 
 

2. Scuola comunità educante 
 

La scuola, per poter essere culla di una cultura della cura, deve essere concepita come comunità educante. 
Non è sufficiente pensare l’istituzione scolastica come luogo di trasmissione di saperi, né come semplice 
somma di individui: è rete di relazioni, organismo collettivo e sistema aperto che si alimenta della pluralità 
culturale e delle risorse del territorio. 

La letteratura pedagogica italiana ed europea insiste negli ultimi decenni sulla necessità di valorizzare 
la dimensione comunitaria. Boffo, ad esempio, sottolinea come “la qualità delle relazioni educative non 
dipenda solo dall’interazione didattica, ma dal tessuto di comunicazioni e di legami che costituiscono la 
comunità scolastica” (2011, p. 42). L’idea di comunità educante rimanda, quindi, a un modello relazionale 
che supera la logica gerarchica e autoritativa, orientandosi verso forme di partecipazione diffusa e di cor-
responsabilità. Tale prospettiva trova fondamento anche nella pedagogia sociale, che interpreta la scuola 
come spazio di co-costruzione del sapere e del senso, in dialogo con le famiglie e con il territorio. La comunità 
educante non è, dunque, una realtà chiusa, ma un sistema aperto che si alimenta della pluralità culturale, 
delle risorse locali e della collaborazione interistituzionale (Bronfenbrenner, 1979/2002).  

 
La comunità educante si configura come un dispositivo di corresponsabilità, in cui attori diversi – isti-
tuzioni, associazioni, famiglie, gruppi informali – cooperano per promuovere il benessere educativo e 
la crescita integrale della persona. La pedagogia sociale, in questo contesto, agisce come sapere di me-
diazione e di progettazione, capace di coordinare e valorizzare le risorse del territorio (Balzano, 2025, 
p. 12).  

 

27

Pedagogia oggi |  XXIII  |  2 (2025)  |  25-32

Vito Balzano, Gennaro Balzano



Uno degli strumenti più significativi per costruire una comunità educante è l’ascolto. Non si tratta sol-
tanto di una tecnica comunicativa, ma di una vera e propria disposizione etica e pedagogica. Melchiorre 
(2020) ha parlato di pedagogia dell’ascolto, evidenziando come l’atto di ascoltare costituisca un riconosci-
mento dell’altro in quanto soggetto portatore di parola, di esperienza e di senso. “Ascoltare significa acco-
gliere l’alterità nella sua irriducibile singolarità, senza ridurla a schema o a categoria“ (Melchiorre, 2020, 
p. 115). 

In ambito scolastico, ciò implica creare spazi e tempi dedicati alla voce degli studenti, affinché possano 
esprimere vissuti, bisogni, domande di senso. L’ascolto si configura allora come pratica di cura che non 
solo sostiene l’apprendimento, ma alimenta la partecipazione e il senso di appartenenza. La comunità edu-
cante fondata sull’ascolto diventa così un contesto in cui le differenze sono accolte come risorse, e non 
come ostacoli. In questo senso, l’ascolto rappresenta un presidio contro l’esclusione e la marginalità, poiché 
riconosce e valorizza la pluralità dei linguaggi, delle culture e delle esperienze. 

Un’altra caratteristica fondamentale della comunità educante è la corresponsabilità. Non solo gli inse-
gnanti, ma anche studenti, famiglie, dirigenti e attori sociali del territorio partecipano al processo formativo. 
Tale prospettiva richiama il principio della cittadinanza educativa: ogni membro della comunità è respon-
sabile del benessere degli altri e della qualità complessiva dell’ambiente scolastico (Boffo, 2006). 

Questa corresponsabilità si traduce, nella pratica, in forme di governance partecipata, in progetti di co-
progettazione educativa, nella valorizzazione del ruolo attivo degli studenti. Non si tratta di ridistribuire 
genericamente compiti, ma di costruire un ethos condiviso, in cui la cura diventa responsabilità diffusa. 

La prospettiva della comunità educante si collega strettamente al tema della giustizia educativa. Come 
sostiene Nussbaum (2009), l’educazione deve essere intesa come processo che sviluppa le capacità fonda-
mentali di ogni persona, affinché ciascuno possa condurre una vita dignitosa. Questo implica che la co-
munità educante debba impegnarsi a ridurre le disuguaglianze, a valorizzare le differenze e a promuovere 
inclusione. La scuola che si configura come comunità educante non si limita a offrire opportunità uguali 
in astratto, ma lavora concretamente per garantire pari condizioni di accesso, di partecipazione e di successo 
formativo. In questa prospettiva, “la giustizia educativa non si riduce all’equità distributiva, ma diventa 
capacità di riconoscere e rispondere ai bisogni concreti delle persone” (Nussbaum, 2009, p. 214). In questa 
direzione, anche l’UNESCO (2024) sottolinea che le comunità scolastiche inclusive devono fondarsi su 
pratiche di cura reciproca, come condizione per promuovere equità e cittadinanza globale. 

In ultimo, la comunità educante può essere considerata sia come spazio simbolico che come realtà con-
creta. Simbolico, perché rimanda a un orizzonte di significati condivisi, a un patto etico che orienta le 
azioni dei soggetti. Concreto, perché si traduce in pratiche quotidiane: organizzazione della vita scolastica, 
gestione delle relazioni, modalità di valutazione e di partecipazione. 

In questo senso, la scuola diventa spazio generativo, dove le persone non solo apprendono nozioni, ma 
costruiscono identità e relazioni. Come osserva Elia (2023), “l’educazione non è mai un processo solitario, 
ma sempre un’esperienza comunitaria di condivisione e di co-costruzione di senso” (p. 59). 

 
 

3. La cura tra pedagogia e politica 
 

Negli ultimi decenni, i sistemi educativi europei sono stati fortemente influenzati da modelli di governance 
ispirati al managerialismo e alla logica dell’efficienza. La scuola è stata spesso interpretata come un’agenzia 
di certificazione delle competenze, valutata attraverso indicatori di performance, test standardizzati e mi-
surazioni di rendimento. Questo orientamento tecnocratico ha progressivamente ridotto lo spazio per la 
dimensione relazionale, generando un impoverimento del senso stesso della missione educativa. 

In questa cornice, la categoria della cura si pone come principio critico e alternativo. Ripensare la scuola 
come spazio della cura significa riaffermare che l’educazione non può essere ridotta a mero addestramento 
funzionale. Essa è, piuttosto, esperienza di riconoscimento, di accompagnamento e di co-costruzione del 
senso. Come afferma Mortari (2015), “la cura rappresenta il gesto etico che restituisce centralità alla per-
sona, sottraendola alla logica del mero utilizzo strumentale” (p. 112). 

Se intesa come categoria pedagogico-politica, la cura non riguarda solo l’atteggiamento individuale del-
l’insegnante, ma investe l’intera organizzazione scolastica, diventando principio regolatore dei dispositivi 

28

Pedagogia oggi |  XXIII  |  2 (2025)  |  25-32

Vito Balzano, Gennaro Balzano



istituzionali: dai regolamenti interni alle modalità di valutazione, dalle pratiche didattiche quotidiane alle 
politiche di inclusione. 

Moshel e Berkovich (2025), analizzando le narrazioni degli insegnanti della scuola primaria, mostrano 
come l’etica della cura sia spesso percepita come elemento fondante della professionalità docente. “Gli in-
segnanti non parlano di efficienza o di standard, ma di relazioni, fiducia, reciprocità” (Moshel, Berkovich, 
2025, p. 7). Analogamente, il rapporto OECD (2024) conferma che il benessere e la cura per lo studente 
devono essere considerati criteri centrali nella valutazione dei sistemi educativi. Questo dato suggerisce 
che la cultura della cura non sia un’aggiunta esterna, bensì un nucleo costitutivo della vita scolastica che 
va riconosciuto e potenziato a livello istituzionale. 

Un esempio concreto di risignificazione è rappresentato dalle pratiche valutative: una prospettiva di 
cura spinge a superare la valutazione esclusivamente sommativa e classificatoria, per orientarsi verso forme 
di valutazione formativa, dialogica e personalizzata, che sostengano il processo più che misurare solo il 
prodotto. 

Il valore politico della cura emerge anche nella sua connessione con la giustizia sociale. Tronto (2013) 
sostiene che “non vi può essere democrazia senza cura, perché la democrazia stessa è pratica di attenzione 
reciproca” (p. 48). In ambito scolastico, ciò significa che la giustizia educativa non può essere garantita 
solo attraverso l’eguaglianza formale di accesso, ma deve essere coltivata nella concretezza delle relazioni 
quotidiane. Nussbaum (2009), con la teoria delle capacità, evidenzia come la cura sia necessaria affinché 
ciascun individuo possa sviluppare pienamente le proprie potenzialità. La scuola della cura diventa allora 
scuola della giustizia, in cui le differenze non sono neutralizzate, ma riconosciute come risorse e opportunità 
di crescita. 

Assumere la cura come categoria politica significa anche ripensare la cittadinanza in chiave educativa. 
La cittadinanza non è mera appartenenza formale a un sistema, ma partecipazione attiva a una comunità 
che riconosce e sostiene i suoi membri. L’educazione alla cittadinanza, in questa prospettiva, non può li-
mitarsi a trasmettere nozioni di diritto e doveri, ma deve radicarsi in pratiche di cura reciproca. 

Come ricorda hooks (1994), “insegnare è un atto di libertà, ma anche di responsabilità: significa creare 
spazi di cura in cui gli studenti possano apprendere a pensare criticamente e a vivere relazioni giuste” (p. 
13). La scuola che adotta la cura come ethos politico diventa così palestra di democrazia, luogo in cui si 
sperimentano quotidianamente le condizioni di una convivenza equa e solidale. 

Nonostante la ricchezza del paradigma, non si possono ignorare le difficoltà della sua attuazione. Le 
pressioni burocratiche, la scarsità di risorse, la frammentazione dei contesti educativi rischiano di ridurre la 
cura a slogan retorico. È necessario, invece, tradurre questa prospettiva in scelte istituzionali concrete: for-
mazione degli insegnanti, politiche di inclusione, valorizzazione delle relazioni scuola-famiglia-territorio. 

La sfida, in ultima analisi, consiste nel riconoscere la scuola come istituzione politica della cura, capace 
di resistere alla logica tecnocratica e di orientarsi verso la giustizia sociale. 

 
 

4. Pratiche educative della cura 
 

La cura, intesa come categoria pedagogico-politica, trova la sua traduzione più concreta nelle pratiche 
quotidiane della scuola. Non si tratta di un’aggiunta marginale all’attività didattica, bensì di un vero e 
proprio criterio ordinatore dell’azione educativa. Come ricorda Mortari (2006), “aver cura è intenzionalità 
relazionale che si traduce in scelte quotidiane, nei gesti minimi, nella disponibilità ad accompagnare l’altro 
nel suo percorso” (p. 44). Nella didattica questo si manifesta, ad esempio, attraverso metodologie coope-
rative che favoriscono il sostegno reciproco tra studenti. 

Una delle forme più evidenti di cura è l’ascolto, non in senso superficiale o formale, ma un ascolto che 
Melchiorre definisce radicale, poiché implica apertura, sospensione del giudizio e riconoscimento dell’altro 
come soggetto portatore di senso. “Ascoltare è accogliere la parola dell’altro come evento generativo, non 
come semplice informazione” (Melchiorre, 2020, p. 131). L’ascolto radicale si traduce, ad esempio, in pra-
tiche didattiche quali i circle time, i laboratori di narrazione, le pratiche dialogiche di gruppo. 

 
 
 

29

Pedagogia oggi |  XXIII  |  2 (2025)  |  25-32

Vito Balzano, Gennaro Balzano



4.1 Cura, intercultura, inclusione, conflitti e giustizia riparativa 
 

In una società segnata dalla pluralità culturale, la cura si declina anche come pratica interculturale. D’Aprile 
evidenzia che formare alla cura significa educare al riconoscimento e all’accoglienza della diversità. Non si 
tratta solo di tollerare le differenze, ma di considerarle occasione di crescita reciproca: “la cura interculturale 
si configura come un processo dialogico che riconosce la vulnerabilità condivisa e costruisce ponti tra iden-
tità diverse” (2022, p. 89). A livello scolastico, questo implica la creazione di percorsi che valorizzino le 
lingue madri, che promuovano il dialogo tra studenti di culture differenti e che incoraggino il coinvolgi-
mento delle famiglie migranti nella comunità educante. 

Un’altra area in cui la cura trova applicazione concreta è la gestione dei conflitti scolastici. Negli ultimi 
anni, diversi istituti hanno sperimentato pratiche di giustizia riparativa che, invece di punire, cercano di 
ricostruire i legami e responsabilizzare le parti coinvolte. Tali pratiche, basate su mediazione, dialogo e 
corresponsabilità, incarnano la logica della cura come ricostruzione di relazioni ferite. Come afferma Elia, 
“la relazione educativa è lo strumento privilegiato per affrontare i conflitti, poiché non mira alla semplice 
soluzione del problema, ma alla crescita reciproca dei soggetti” (2023, p. 64). In questo senso, la cura non 
si limita a prevenire il disagio, ma diventa forza trasformativa capace di generare nuove forme di convivenza. 
A livello internazionale, UNICEF (2025) evidenzia che le pratiche riparative basate sulla cura costituiscono 
una leva fondamentale per ridurre le disuguaglianze educative e promuovere benessere formativo. 

La scuola che assume la cura come ethos pedagogico si impegna di fatto a creare spazi generativi. Ciò 
significa organizzare l’ambiente educativo in modo da stimolare creatività, collaborazione e partecipazione 
attiva. I laboratori interdisciplinari, i progetti di service learning, le attività di cittadinanza attiva sono 
esempi di come la cura possa strutturare l’intera esperienza scolastica. Il paradigma della Pedagogia Gene-
rativa, infatti, poggia su una riflessione intorno all’evoluzione dell’uomo contemporaneo e al suo rapporto 
con la conoscenza, la natura e la cultura. Ogni persona, nella sua plasticità dinamica, è Sistema-Mondo. 
L’esperienza della conoscenza e dell’apprendimento è processo di autopoiesi che permette la trasformazione 
(Mannese, 2016; 2019; 2023). La generatività implica che gli studenti non siano meri destinatari di co-
noscenze, ma co-autori del processo educativo. Hooks ricorda che “insegnare è un atto di libertà: significa 
creare le condizioni perché gli studenti diventino protagonisti della propria formazione” (1994, p. 15). 
Una scuola che cura è, dunque, una scuola che apre possibilità, che coltiva il senso critico e che alimenta 
la partecipazione. 

Le pratiche della cura, infine, si configurano come responsabilità condivisa da tutta la comunità edu-
cante. Non solo docenti, ma dirigenti, famiglie, personale scolastico e studenti stessi sono chiamati a farsi 
carico del benessere comune. Questa corresponsabilità si traduce in un ethos collettivo, in cui la cura non 
è compito di pochi, ma dovere e diritto di tutti. 

 
 

5. Questioni pedagogiche e prospettive future 
 

Assumere la cura come principio pedagogico significa elaborare una nuova grammatica della formazione, 
capace di ridefinire i fini, i contenuti e i metodi dell’educazione. Non si tratta semplicemente di introdurre 
attività aggiuntive legate al welfare degli studenti, ma di riorientare l’intero impianto educativo. La scuola 
della cura si oppone a un paradigma centrato unicamente sul rendimento e sulla competizione, sostituen-
dolo con un ethos di responsabilità reciproca e di solidarietà. Mortari sottolinea come “la cura, intesa 
come prassi riflessiva e responsabile, non può essere relegata ai margini dell’educazione: essa ne costituisce 
la condizione di possibilità” (2015, p. 119). La grammatica della cura, in questa prospettiva, orienta tanto 
la progettazione didattica quanto l’organizzazione istituzionale. 

Uno dei principali effetti della prospettiva della cura è il suo legame con la giustizia sociale. L’educazione, 
se intesa come cura, diventa strumento di emancipazione e di riduzione delle disuguaglianze. Tronto ha 
insistito sul fatto che la democrazia stessa non può reggersi senza un tessuto di pratiche di cura, poiché 
“una società giusta è quella che riconosce i bisogni di ciascuno e si organizza per rispondervi” (2013, p. 
51). In ambito scolastico, questo implica non solo garantire pari opportunità di accesso, ma predisporre 

30

Pedagogia oggi |  XXIII  |  2 (2025)  |  25-32

Vito Balzano, Gennaro Balzano



contesti che tengano conto delle condizioni di partenza differenti. L’approccio della cura spinge a concepire 
politiche educative capaci di contrastare la dispersione scolastica, di sostenere le fragilità e di promuovere 
inclusione. Come ricorda Nussbaum, “l’educazione è il luogo in cui si costruiscono le capacità fondamen-
tali che rendono la vita degna di essere vissuta” (2009, p. 215). 

Un’altra implicazione riguarda la formazione iniziale e continua degli insegnanti. Se la cura è principio 
fondativo della scuola, allora la professionalità docente non può limitarsi al possesso di competenze disci-
plinari. Deve includere capacità relazionali, attitudini all’ascolto, disponibilità alla riflessività e all’accom-
pagnamento. Gilligan (1982), pur scrivendo in un contesto diverso, aveva già mostrato come la cura fosse 
una forma di sapere morale specifico, capace di integrare ragione e sensibilità. Tradotta in termini peda-
gogici, questa intuizione indica la necessità di formare insegnanti non solo come trasmettitori di cono-
scenze, ma come custodi della relazione educativa. 

Tradurre il paradigma della cura in pratica scolastica richiede anche un impegno istituzionale. Le scuole 
devono essere sostenute da politiche educative che favoriscano spazi di ascolto, riducano la pressione bu-
rocratica e promuovano modelli organizzativi più partecipativi. Senza un tale sostegno, il rischio è che la 
cura resti confinata alle buone intenzioni di singoli docenti, senza incidere sulla struttura complessiva. 
Biesta avverte che “un’educazione ridotta a misurazione e controllo perde di vista il suo compito principale: 
formare soggetti capaci di vivere insieme in modo democratico” (2010, p. 27). La cura, in questo senso, 
non è semplice aggiunta, ma condizione di possibilità per un’educazione autenticamente democratica. 

Guardando al futuro, la sfida è costruire scuole che siano luoghi generativi e trasformativi, capaci di re-
sistere alla logica tecnocratica e di aprirsi come spazi di possibilità. Ciò richiede un rinnovato patto edu-
cativo tra insegnanti, studenti, famiglie e territorio, in cui la cura sia principio fondativo. Come osserva 
hooks, “insegnare è sempre un atto politico: significa scegliere se riprodurre l’ordine esistente o aprire spazi 
di libertà e di trasformazione” (1994, p. 23). La prospettiva della cura invita a optare per la seconda strada: 
trasformare la scuola in un laboratorio di democrazia, in un luogo in cui la responsabilità condivisa e 
l’ascolto radicale siano al centro dell’esperienza formativa. In coerenza, l’edizione aggiornata di Noddings 
(2024) riafferma la centralità della cura come fondamento etico dell’educazione, confermandone l’attualità 
di fronte alle sfide globali contemporanee. 

 
 

Riferimenti bibliografici 
 

Balzano V. (2025). Pedagogia sociale. Teorie, contesti e pratiche educative. Lecce: Pensa MultiMedia.  
Biesta G. (2010). Good education in an age of measurement: Ethics, politics, democracy. Boulder, CO: Paradigm. 
Boffo V. (2006). La cura in pedagogia. Linee di lettura. Bologna: Clueb. 
Boffo V. (2011). Relazioni educative: tra comunicazione e cura. Milano: Apogeo. 
Bronfenbrenner U. (2002). Ecologia dello sviluppo umano (A. Molinari, trad.). Bologna: Il Mulino. (ed. or. 1979). 
D’Aprile G. (ed.). (2022). Formare alla cura interculturale. Università e scuola in dialogo. Lecce: Pensa MultiMedia. 
Elia G. (2023). La relazione educativa: strumento privilegiato del fare educazione. In S. Kanitza, A. M. Mariani 

(eds.), Pedagogia Generale (2a ed., pp. 53-70). Milano: Pearson. 
Gilligan C. (1982). In a different voice: Psychological theory and women’s development. Cambridge, MA: Harvard Uni-

versity Press. 
Heidegger M. (2005). Essere e tempo (P. Chiodi, trad.). Milano: Longanesi. (ed. or. 1927). 
hooks b. (1994). Teaching to transgress: Education as the practice of freedom. New York, NY: Routledge. 
Lévinas E. (1980). Totalità e infinito: Saggio sull’esteriorità. Milano: Jaca Book. 
Mannese E. (2016). Saggio breve per le nuove sfide educative. Lecce: Pensa MultiMedia. 
Mannese E. (2019). L’orientamento efficace. Per una pedagogia del lavoro e delle organizzazioni. Milano: FrancoAngeli. 
Mannese E. (2023). Desiderio e Generatività Pedagogica: sostanza dell’Uomo. Attualità Pedagogiche, 5(1), 1-2.  
Melchiorre M. G. (2020). Pedagogia dell’ascolto. Una prospettiva relazionale. Roma: Carocci. 
Mortari L. (2006). La pratica dell’aver cura. Milano: Bruno Mondadori. 
Mortari L. (2015). Filosofia della cura. Milano: Raffaello Cortina. 
Mortari L. (2017). Educatori e lavoro di cura. Pedagogia Oggi, 15(2), 91–105. 
Moshel S., Berkovich I. (2025). The centrality of care ethics in narratives of primary school homeroom teachers. 

Journal of Moral Education, 1-24.  

31

Pedagogia oggi |  XXIII  |  2 (2025)  |  25-32

Vito Balzano, Gennaro Balzano



Noddings N. (2024). Caring: A Feminine Approach to Ethics and Moral Education (updated ed.). Berkeley: University 
of California Press. 

Nussbaum M. C. (2009). L’intelligenza delle emozioni. Bologna: Il Mulino. 
OECD. (2024). Future of Education and Skills 2030: Well-being Update. Paris: OECD. 
Tronto J. C. (2013). Caring democracy: Markets, equality, and justice. New York, NY: NYU Press. 
UNESCO. (2024). Reimagining Education for a Changing World. Paris: UNESCO. 
UNICEF. (2025). Global Education Monitoring Report: Equity and Care in Schools. New York: UNICEF. 
 

32

Pedagogia oggi |  XXIII  |  2 (2025)  |  25-32

Vito Balzano, Gennaro Balzano


